## HANDBUCH

D E R

# LITERATURWISSENSCHAFT

HERAUSGEGEBEN VON

## DR. OSKAR WALZEL

PROFESSOR AN DER UNIVERSITAT BONN

Unter Mitwirkung von:

Professor Dr. A. Baumstark Bonn; Professor Dr. E. Bethe Leipzig; Privatdozent Dr. H. Borelius-Lund; Professor Dr. B. Fehr-Zürich; Professor Dr.
W. Fischer-Gießen; Professor Dr. G. Gesemann-Prag; Professor Dr. H.
v. Glasenapp-Berlin; Dr. W. Gundert-Mito (Japan); Privatdozent Dr. H.
Hatzfeld-Frankfurt a. M.; Professor Dr. H. Hecht-Göttingen; Professor Dr.
H. Heiß-Freiburg i. Br.; Professor Dr. J. Hempel-Greifswald; Professor Dr.
A. Heusler-Basel; Professor Dr. A. Kappelmacher-Wien; Professor Dr.
W. Keller-Münster; Professor Dr. J. Kleiner-Lemberg; Professor Dr. V.
Klemperer-Dresden; Professor Dr. J. Körner-Prag; Professor Dr. E.
Lommatzsch-Greifswald; Professor Dr. B. Meißner-Berlin; Professor Dr. G.
Müller-Freiburg; Professor Dr. F. Neubert-Breslau; Professor Dr. A. NovákBrünn; Dr. M. Pieper-Berlin; Reichsminister a. D. Dr. F. Rosen-Berlin;
Professor Dr. P. Sakulin-Moskau; Professor Dr. H. Schaeder-Königsberg i. Pr.;
Professor Dr. H. W. Schomerus-Kiel; Professor Dr. L. L. Schucking-Leipzig;
Professor D. Dr. R. Wilhelm-Frankfurt a. M.



WILDPARK-POTSDAM AKADEMISCHE VERLAGSGESELLSCHAFT ATHENAION M.B.H.

# DEUTSCHE DICHTUNG VON DER RENAISSANCE BIS ZUM AUSGANG DES BAROCK

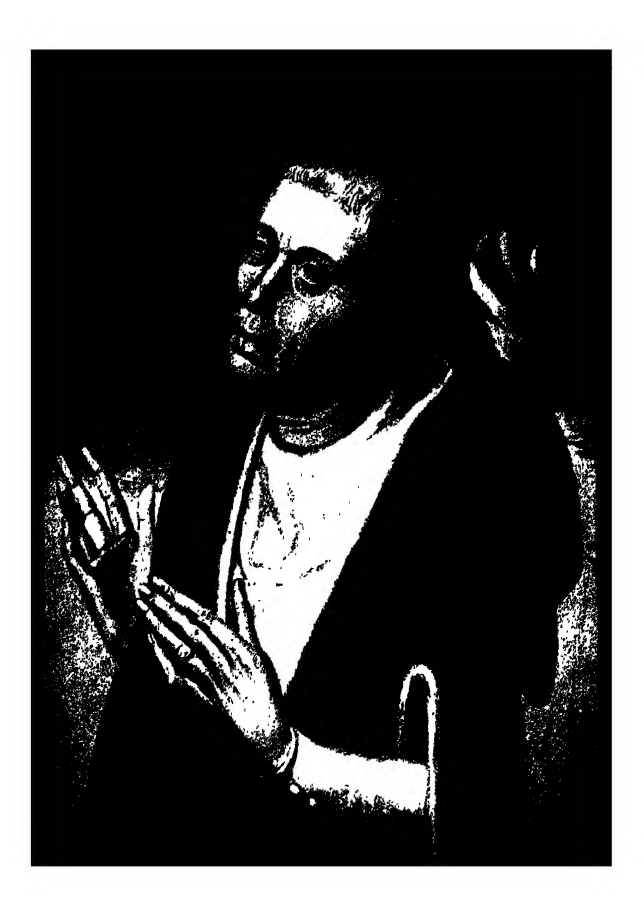
VON

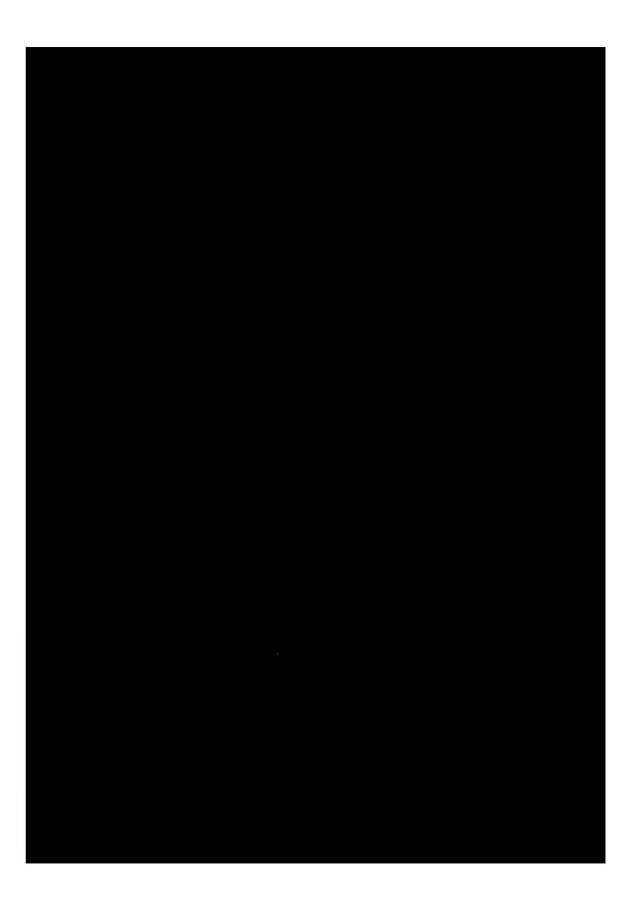
## DR. GÜNTHER MÜLLER

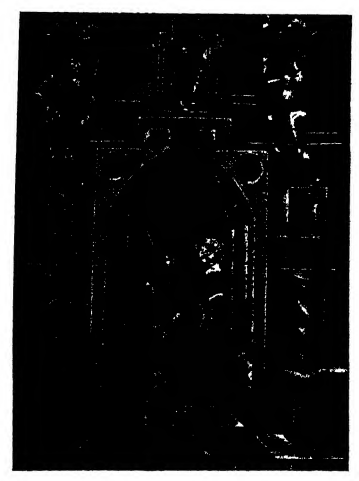
PROFESSOR AN DER UNIVERSITAT FREIBURG (SCHWEIZ)



WILDPARK-POTSDAM
AKADEMISCHE VERLAGSGESELLSCHAFT ATHENAION M. B. H.







1. Zeichnung des Mair von Landshut. Paris, Louvre.

## EINFÜHRENDES.

Unum omnes respicientes variis modis id ipsum expresserunt. Nacolans v. Cues (De filiatione Det)

Die deutsche Literatur, die von den Anfängen der Renaissancezeit bis zum Ausgang der sogenannter Barockepoche entstand, stellt sich dem heutigen Betrachter als eme Art Neuland dar und bietet ihm die Reize und Beschwerden von Neuland. Nicht als ob erst wir entdeckt hätten, daß es in jenen Jahrhunderter deutsche Lateratur gab. Figuriert haben literarische Erzeugnisse der genannten Zeiten in den deutscher Lateraturgeschichten stets, über manche Stoffkreise sind wir dort sogar recht gut unterrichtet, und auch einzelne Gestalten erscheinen in einer gewissen traditionellen Lebendigkeit: als überragender Heros Luther als zweifelfroher Aufklärer Erasmus und neben ihm als feurig-nationaler Streiter Hutten, dann der durch Goethe gleichsam kanonisierte dichtende Schuster Hans Sachs, weiterhin Opitz, bewundert viel und neuer dings viel gescholten, Grimmelshausen und Logan, die Echten in anscheinend unechter Welt, der christlich Stoiker Gryphius, Jakob Böhmes magisches Gestirn, vielleicht auch noch der "cherubinische Wanders mann" Johann Scheffler und die bösen "Galanten" Schlessens. Aber wie das schrifttumliche Schaffen de

deutschen Renaissance- und Barockzeit im ganzen mehr die Bedeutung einer ziemlich vagen und dunkeln Folie für die Dichtung um 1200 und 1800 zu haben schien, so war es überwiegend ein unliterarisches Element weltanschaulicher Art, was die Teilnahme an jenen Ausnahmeerscheinungen wachhielt, und ein Zug von Fremdheit blieb ihnen Daß dieser Zug zum Enträtseln lockt, ist noch nicht allzulange her. Nun gar die Einsicht oder die Einstellung darauf, daß die veremzelten Gestalten in einem dichtbevölkerten geistigen Raum stehen, daß dieser Raum ferner ein eigenes Bereich von Erlebens- und Schaffensmöglichem aus dem Meer des Denkbaren abgrenzt diese Einsicht und Einstellung ist jung.

Mit dem geistigen Raum ist hier nichts Geheimnisvolles gemeint. Es handelt sich dabei zunachst nur darum, betrachtend der Tatsache Rechnung zu tragen, daß jene Literatur zu einem Abendland gehort, wie es uns gegenwartiger ist durch besser belichtete Schaffende. Ein paar Namengruppen werden das greifbar machen. Marsilio Ficino und Giordano Bruno, Descartes, Suarez, Malebranche und Leibniz; Johannes vom Kreuz, Petrus Canisius, Franz von Sales, Pascal; Raffael, Michelangelo, Bernini; Ariost, Tasso, Corneille, Racme, Cervantes, Lope, Calderon; Palestrina, Monteverdi, Rameau, Bach. Mit dieser andeutenden Aufzählung soll nicht einer unsauberen Vermischung all der verschiedenartigen Größen das Wort geredet, soll auch keine Aussage über ugendwelche historischen Typen eingeschwärzt werden. Nur einen ersten Hinweis mag sie geben: in solchen Zusammenhangen auch die deutsche Literatur zu sehen, zu erfassen, das ist es, was uns heute splinichaft herausfordert; womit denn schon gesagt ist, daß die Stelle in diesen Zusammenhangen erst gesucht werden muß

Noch freilich ist das deutsche Schrifttum jener Jahrhunderte im allgemeinen wohl weniger vertraut als selbst etwa die höfische Epik, und die Namen Wolfram, Gottfried klingen voller als etwa Niklas Manuel oder Jakob Bidermann. Aber — fast überflüssig, es zu sagen — "Barock" scheint für manche etwas zu Bejahendes geworden zu sein; mit sozusagen persönlicher Anteilnahme hat sich auch die Forschung diesem Gegenstand zugewendet. Und im Renaissancephanomen sind aufreizende Parallelen zur Problematik unserer Gegenwart beschlossen.

Noch fehlt indessen viel, daß auch nur die Hauptzüge dieser Phanomene zu wissenschaftlicher Klarung gebracht waren, geschweige daß wir über sie mit derselben Einsicht sprechen konnten wie über die Literatur der Aufklärung oder des deutschen Idealismus. Erst das neu erwachte Interesse hat recht bemerklich gemacht, daß weite Gebiete, namentlich für das Schrifttum der katholisch gebliebenen Landschaften, zunachst einmal stofflich erschlossen werden mussen, damit ein sachgetreues Bild gewonnen werden kann. Und auf der anderen Seite droht, wie meist bei jungen Entdeckungen, die Gefahr voreilender begrifflicher Festlegung und privater Konstruktion

Die folgende skuzzenhafte Darstellung will und kann diese Voraussetzungen auf seiten der Forschung und der Allgemeinheit nicht verleugnen. Nach Lage unseres Wissens ist es ihr heute noch gar nicht möglich, etwas Abschließendes zu geben - um nur em bezeichnendes Beispiel zu nennen: der Bestand der oberdeutschen Barockdramatik liegt, wie man sich bei jeder Quellensuche überzeugt, vielfach noch ungehoben in den Bibliotheken —. Ihr Bemühen kann nur darauf gerichtet sein, Umrußlimen und Ordnungssysteme des Neulands unter moglichster Berücksichtigung auch der unbeachteten Quellen herauszuarbeiten Sie soll die, schon allein zahlenmäßig gewaltige, deutsche Literatur jener Jahrhunderte nach innerer und außerer Zusammengehorigkeit sichten und sie als Spiegelung des geistig-leiblichen Kraftespiels, das vor aller begrifflichen Festlegung Renaissance und Barock ausmacht, zu verstehen suchen. Sie soll die geheimnisvolle Verbundenheit des emzelnen mit dem Ganzen verfolgen; das Zugleich im Schaffen und Geschaffenwerden, im Wirken und Gewirktwerden, im Tragen und Getragenwerden von Gehalt und Gestalt, von Fuhrer und Gefolge, von Dichtung und Leben, von Erleben und Erlebtem: jenes Geheimnis, das mit dem Wort "Geschehen" ausgesprochen wird Sie soll dabei vor allem versuchen, ihren Gegenstand nicht als Stufe oder Treppe von oder zu irgendeinem Gotterbild, sondern als selbst seiend zu erfassen und so aus ihm selbst ein innewohnendes Gesetz abzulesen, ohne doch zu verschleiern, daß jede geschichtliche Gegenwart eben als solche doch nicht nur selbstseiende Gegenwart 1st, "unmittelbar zu Gott", sondern auch Zukunft fur 1hre Vergangenheit und wieder Vergangenheit fur ihre Zukunft

Aus dem Gesagten wird sich auch schon ein Fingerzeig darauf ergeben, in welchem Sinn die Worter "Renaissance" und "Barock" Anwendung finden; Wörter, deren Bedeutung ja lebhaft umstritten ist. Es versteht sich, daß die Absicht nicht darauf gerichtet sein kann, die deutsche Renaissanceliteratur an der Renaissanceidee Burckhardts zu messen — gleichviel, ob diese Idee für sich und für die historische Wirklichkeit, auf die sie sich bezieht, gültig ist oder nicht — oder sie in die Stilbegriffe der Renaissance zu fassen, die von der Kunstgeschichte für ihr Stoffgebiet ja bereits weithin geklärt sind Unser derzeitiger Zustand scheint

vielmehr zu verlangen, daß eine etwaige Typenbildung nicht am Anfang, sondern am Ende der Arbeit stehe. Gewiß, wenn vorher von einem "geistigen Raum" die Rede war, so schließt das die Setzung eines gewissen, wenn auch nicht scharf bestimmten Strukturbereichs ein, und so wurde denn auch bereits von eigenen Gesetzen gesprochen Das aber doch nur in der Meining, es müsse nach solchen Gesetzen gesucht werden Ja, es muß sogar erst untersucht werden, ob die gedankliche Wahrscheinlichkeit eines geistigen Raums historische Wirklichkeit ist. Die Wahrscheinlichkeit selbst hier methodisch zu begründen, geht nicht an. Es genüge, darauf hinzuweisen, daß sie auf den historisch wichtigen Sachverhalten der Gleichzeitigkeit und der Kapillarität literarischer Gegebenheiten ruht. Als Ausgangspunkt der Betrachtung und Darstellung aber wird das deutsche Schrifttum selbst und allein dienen mussen. Es gilt, erst einmal strukturelle Grundzige der Werke selbst zu erkennen. Freulich sind auch solche (und auch bei primärer Betrachtung) mehr zu zeigen als zu beweisen, und ein gewisses Zusammensehen ist Voraussetzung dafür, daß sie gefunden werden. Das aber soll auch im Vorhergehenden ebensowenig geleugnet sein wie die methodische Fruchtbarkeit gegenseitiger Erhellung der Kunste Und gerade wegen der Erhellung, die ein wechselseitiges Vergleichen von gleichzeitigen geistesgeschichtlichen Erscheinungen brungen kann, wurde die Gleichzeitigkert des italienischen, franzosischen, spanischen und deutschen 17. Jahrhunderts (wenn diese etwas aufdringliche Formulierung erlaubt ist) hervorgehoben. Abgelehnt soll nur ein Versuch werden, von einer ganz bestimmten Formung der Renaissance, etwa der italienischen, her a priori zu entscheiden, was deutsche Renaissance sei. Das gleiche gilt entsprechend furs Barock Anders ausgedruckt: nicht danach soll im folgenden gefragt werden, was von der deutschen Literatur der zur Rede stehenden Jahrhunderte einer vorgepragten Renaissanceidee sich fugt, sondern danach, wie sich die Geschichte der deutschen Literatur in der Renaissance- und Barockzeit darstellt, welche Interarhistorischen Kategorien sie uns an die Hand gibt und schließlich, bis zu einem gewissen Grade, was jene Grundzüge für die Erkenntnis des abendländischen Lebens in jenen Jahrhunderten, fur die Einsicht in die Phanomene Renaissance und Barock ergeben. Schon heute sehen wir, wie die Forschung "das" Barock in verschiedene, anscheinend sogar heterogene Einheiten gliedert oder zewiegt, und die deutsche Renaissanceliteratur ist wohl überhaupt nie als eine Einheit im idealen Sinn gesehen worden. Nur bleibt auch das andere zu beachten: trotz innerer Heterogenität unterscheiden sich diese Æpochen doch wieder irgendwie einheitlich von den früheren und späteren.

Muß hier nicht der Einwand erhoben werden, wo denn die Grenzen der Zeitabschnitte liegen sollten, wenn schon Renaissance und Barock als Zeitangaben gebraucht werden sollen? Und zieht solcher Einwand nicht die Frage nach dem epoche-scheidenden Sachinhalt der Zeiten nach sich? Die Folgerung ist zuzugeben. Aber der Einwand verkennt, daß eben im Grenzverfließen jener Zeitangaben ihr methodischer Wert und ihre darstellerische Brauchbarkeit begrundet ist; eben darin, daß sie vage ein näher zu fassendes Zugeordnetsein bemerkhar machen wollen, daß sie den "Sachen" Spielraum lassen. Sie zwingen uns damit in die geschichtliche Sphäre, wenn anders diese dadurch gekennzeichnet ist, daß es in ihr so etwas wie Zeitabschnitte "eigentlich" nicht gibt, daß "Epochen" nicht sind, sondern geschehen, daß "Zeiten" der Geschichte Gleichzeitigkeiten und Wesenheiten einschließen und nicht nur durch die Dominanten, sondern auch durch das Dominierte zu eben diesen Zeiten werden. Und in der geschichtlichen Sphäre werden wir auch dann einsetzen milssen, wenn wir ein Kunstwerk in seinem Eigensein erfassen wollen, denn das Kunstwerk ist gewiß keine Summe von Einflüssen, aber es ist eine Art Mikrokosmos der Gegenwart, in der es geschaffen wurde, und seine leibhafte Struktur ist von seiner geschichtlichen Gegenwart durchwaltet.

Em Beispiel mag verdeutlichen, wie das gemeint ist, und indem es erortert wird, kommt zugleich ein Vorgang zur Sprache, der uber den literaturgeschichtlichen Gang vom 14. zum 18. Jahrhundert etwas Entscheidendes aussagt. Stellen wir emmal eine deutschsprachliche Dichtung des 15. Jahrhunderts, sei es ein Lied oder ein Spiel, etwa eines von Hans Folz, neben eine des "protestantischen Literaturbarock", so ist eine Verschiedenartigkeit zu bemerken, die sich in der Tatsache des zeitlichen Abstandes nicht erschopft, selbst dann nicht, wenn man Entwicklung als Höherentwicklung fassen wollte. Es handelt sich dabei in Wahrheit gar nicht um ein "Besser", ein "Vollendeter", sondern um ein "Anders". Prüft man aber die Andersartigkeit, so zeigt sich, daß die verschiedenen Arten an verschiedenen Stellen der geistigen Wirklichkeit ihrer jeweiligen "Zeiten" hängen Jenes Werk des "protestantischen Literaturbarock" setzt nicht nur einen epochalen Erlebnistypus voraus, der von dem der Renaissancezeit und ihres Schrifttums verschieden ist Vielmehr spielt auch das faktische Zeitwissen und letzte Zeitwollen in beiden eine verschiedene Rolle: dort eine ungeschulte, spontane, aus dem bürgerlich-ständischen Leben gespeiste Unterhaltung, hier eine erhöhte, vom Alltag abgehobene, humanistisch-gesellschaftliche Haltung. Es ist der Unterschied der ständischen Dichtung von der Dichtung einer Bildung, die auf Allgemeingültigkeit zukunftsicheren Anspruch



2. Meister Francke: Die Flucht des hl. Thomas, um 1430; typisch gradualistisch.

erhebt Beide aber stehen nicht wie feste Korper emander gegenuber. Wie sie selbst in die geistesgeschichtlichen Bedingungen ihrer Zeit gehören. so sind sie wiederum miteinander verbunden, sofern sie beide "Geschichte" sind Eist in ihrer historischen Bedingtheit lassen sie sich tiefer erkennen, zeigen auch die einzelnen Werke ihre volle Eigenheit. Wie es also aus der deutschen Renaissancedichtung zu einer Bildungsdichtung kommt, das ist ein Vorgang, dessen treibende Krafte und dessen Herrschbereich die Darstellung zu belichten hat, wenn sie sachgemaß den Zugang vom Geschichtlichen zum Dichterisch-Wesentlichen sucht

Das Entstehen der deutschsprachlichen Bildungsdichtung
mußaber auch darum einemaßgebende Beachtung finden,
weil nur von hier aus verständlich wird, was in der
Renaissance- und Barockzeit
eigentlich Literatur ist Es
braucht nicht erst bewiesen
zu werden, daß die Masse der
deutschen Renaissanceliteratur im Asthetisch-Dichterischen weder Anfang noch

Ende hat Auch was sie als Dichtung bietet, ist Dichtung doch in anderem Smn als die Werke der Neuzert. Ein kurzer Umblick auf die Wandlungen, mit denen das zusammenhängt, wird den Zusammenhang der folgenden Darstellung verdeutlichen

Während der hofischen Zeit der Staufer haben wir eine Literatur, die der feudalistisch-standischen Aufteilung des Geisteslebens entspricht. Die wissenschaftliche Tätigkeit liegt in den Händen des Klerus, der nebenbei auch, gleichsam im pastoralen Amt, in volkssprachlichen Schriften erbaulich unterhalt. Seine eigene Wortkunst ist einmal kultisch dienend — Dichtung von dem geistlichen Stand und für ihn geschaffen; man sieht ohne weiteres, daß die Schöpfungen der Hymnik em Laien-"Publikum" nicht im Auge gehabt haben —, kultisch auch in dem Sinn, daß sie analog wie der opfernde Priester nicht einer zu belehrenden Versammlung, sondern dem anbetungswirdigen Gott zugewandt ist — eine nicht weltanschauliche, sondern gottesanschauliche, gelehrte Dichtung Oder aber der Klerikerstand pflegt eine weltliche Dichtung, die sich an der antik-romischen Literatur und ihrer Sinnenfreudigkeit, ihrer Gelehrsamkeit entzundet — eine standisch-gelehrte, weltanschaulich polare Dichtung. Beides aber, die kultische und die unterhaltende Dichtung dieses Standes, ist ganz überwiegend verwirklicht in derselben gemein-abendlandischen Klerikersprache, in der die wissenschaftlichen Werke geschrieben sind im Latein. Auch diese letzte Tatsache ist literarhistorisch nicht ohne Belang. Sie bekundet einerseits, daß die europaischen Lander- und Staatengrenzen in das klerikale Bildungsschrifttum nicht hineinreichen. So ist das Schrifttum in genaue Beziehung mit seinen tragenden geistigen und soziologischen Kräften gesetzt und in der Sphare der kirchlichen Katholizitat ge-

halten. Andererseits bekundet die lateinische Sprache die Begienzung des Schrifttums auf die Angehörigen des wissenschaftlich gehildeten Klerus.

Das volkssprachliche Schrifttum dieser Zeit gehort auf eine andere Stufe in der Bauordnung ihrer geistigen Welt. Das Rittertum allein hat eine literaturfähige Kultur. Aber sie und ihre Literatur ist nicht in theologischer, überhaupt nicht in wissenschaftlicher, sondern in höfischer Bildung gegründet. Sie wirkt sich literarisch ganz überwiegend als Dichtung aus, als unterhaltendes und erziehendes Formen, auch wohl Fabulieren, das aber auch wieder nicht weltanschaulich, sondern nun standesanschaulich bestimmt ist. Die primitive Dichtung der andern Stände, die wir annehinen müssen, ist für uns literarisch nicht greifbar

Was sich weiterhin abspielt und im Verfolg zu einer volkssprachlichen Allgemeinbildungsdichtung führt, das ist die Neugeburt der übrigen Stände zu kulturschopferischer Kraft und, damit zugleich, die Popularisierung, ja Verallgemeinerung der zuvor auf bestimmte Stände verteilten und beschränkten geistigen Güter Sie bedingt in der Tat eine Neugeburt und Neuformung des gesamten abendländischen Geisteslebens, und eine neue Artung der Literatur ist die notwendige Folge, wie anderseits die hochgesteigerte Handschriftenanfertigung und die Erfindung des Buchdrucks damit zusammenhängt

Die erste große Welle dieser Popularisierungsbewegung enteignet bis zu einem gewissen Grad die Theologen und tragt jenes deutschsprachliche geist-



3 Holzschnitt aus einer in Augsburg bei Anton Sorg gedruckten Gedächtnisfibel um 1490; typisch popularisierend.

hche Schrifttum empor, das unter dem Namen "deutsche Mystik" bekannt ist Etwa gleichzeitig zieht das Stadtbürgertum die ausgefalzten Prägungen der ritterlichen Dichtung an sich und beginnt, sich damit auszusprechen, und der Meistersang sucht die Scholastik zu popularisieren. Eine andere Welle überträgt nun nicht nur aus dem klerikalen Eigen, sondern tragt schöpferische Kräfte aus den andern Ständen in das ehedem klerikale Gehege der Wissenschaft, ohne daß diese Krafte — darauf kommt es an — damit selbst in den Klerikerstand hinuberträten. Die Philologen, d. h. Humanisten, und die Juristen wirken als Nichtgeisfliche an der Wissenschaft mit Die abgrenzende Bedeutung der lateinischen Sprache ändert ihren Sinn: Latein zu sprechen ist nicht mehr ein Vorrecht, sondern gibt ein Vorrecht. Hier bildet sich ein Kristallisationspunkt für den kinftigen führenden "Stand", den nämlich, der an der Allgemeinbildung Anteil hat. Hier finden wir denn auch bald eine neue Bildungsdichtung; ein Schaffen, das im Blick auf vorchristliche Gegebenheiten selbstgenugsame Kunstdichtung hervorbringen will, eine Dichtung, die sich nicht mehr gottes- oder standesanschaulich, sondern bildungsanschaulich und auch schon weltanschaulich gibt, ein kulturell-luterarisches Interesse, das die Standesunterschiede seiner Vertreter überbruckt.

Man sieht leicht, das Streben mochte auch hier auf weitere Popularisierung, auf Entlatinisierung gehen. Aber nur langsam drang es dann zum Ziel, zumal die volkssprachlich popularisierende Richtung des Frühlumanismus im Verlauf völlig schwand, nur langsam kam es zur Fühlung mit jener anderen Bewegung, die nicht eindrängte, sondern herauszog. Johann von Saaz mit seinem "Ackermann aus Böhmen" steht in der Literaturgeschichte des 15. Jahrhunderts als Schopfer weltanschaulicher Bildungsdichtung in deutscher Sprache ziemlich einsam da Bis zum 17. Jahrhundert ist die deutsche Kunstdichtung fast ausschließlich Humanistenwerk lateinischer Sprache, die mit der gleichzeitigen deutschsprachlichen Dichtung nur stellenweise in Fühlung kommt. Auf dem Gebiet der dialogischen Polemik ist das am meisten der Fall. Und das Schrifttum der Konfessionspolemik stellt denn auch, Interarhistorisch gesehen, die letzte große Popularisierungswelle dar In seinem Sturm mußte selbst die Stimme eines Erasmus geschwächt werden, wenn sie

he Erorterung gewisser theologischer Fragen einem beschränkten Kreis vorbehalten wollte Die konfessionelen Kampfschriften rissen gerade für die persönliche Entscheidung über letzte weltanschauliche Fragen alle tandischen und wissenschaftlichen Schranken nieder. Luther ruhmt bekanntlich mit ätzender Rückhaltosigkeit die humanistische Erudition des Erasmus als unvergleichlich, um ihn desto vernichtender zu reffen: diese unvergleichliche Erudition sei für das Entscheidende vollig belanglos, der Entscheidung aber önne und dürfe niemand sich entziehen Das ist symptomatisch für einen vielerorts spurbaren Ruck, wie olche mischend und trennend die Kräfteordnung der Geistesgeschichte verändern

Wohl treten, wie vorher so auch jetzt, Rückschlage ein — das Konkordienbuch, lutherisches Gegenstück in den Tridentiner Beschlussen, ist ebenso wie diese lateinisch geschrieben. Und auch das ist nicht zu überehen, daß die konfessionellen Streitschriften wohl die Theologie, kaum aber die humanistische Kunstlichtung popularisieren. Es handelt sich bei ihnen ja überhaupt nicht um Dichtung als solche, sondern um endenziöse Gebrauchsliteratur im strengen Sinn. Aber doch ist hier die Sprache in eine Schicht der Auslrucksfähigkeit getragen, die für das Werden einer deutschsprachlichen Bildungsdichtung viele Moglichkeiten jewähren mußte. Und die besten dieser Schriften sind, zum Teil ungewollt, Prägungen auch künstlerischer Kirklichkeit geworden. Als solche aber bereiten sie mit ihren popularwissenschaftlichen Formuherungen len Boden für die weltanschauliche Bildungsdichtung

So wird um 1600 die humanistische Kunstdichtung von verschiedenen Seiten her ins Deutschsprachiche überführt und saugt dann auf weiten Gebieten die Gebrauchsdichtung als Unterschicht (im abschatzigen inn) an, wenn sie auch die entscheidende Führerrolle erst jenseits der Barockzeit gewinnt. Wichtig bleibt ndes, daß zunächst das humanistische Element diese Kunstdichtung wieder auf gewisse Kreise beschrankt Nichtig ist ferner und vor allem für das ganze literarhistorische Verstandnis dieses Zeitraums, daß die ieue deutschsprachliche Kunst- und Bildungsdichtung ganz überwiegend in den Gebieten blüht, auf denen he neuen Kirchen stehen. Hier wird sie aus den irrationalistischen, gemuthaften Kraften des Ostraums ınd des Niederrheins durchstromt und vervielfaltigt. Im deutschen Bereich der katholischen Kiiche dagegen liedert sich das literarhistorische Geschehen zu anderen Zusammenhangen Hier ist naturgemäß die literaische Tradition in geringerem Maß ausgelöscht Die Gebrauchsdichtung lebt unentwertet weiter. Die Fortinhrung des christlichen Humanismus seit dem Ausgang des 15. Jahrhunderts, durch gemein-abendlandische 3 3 3 indungen getragen und, wie namentlich französische Forschung dargetan hat, nicht zuletzt vom Tridentiner Konzil gestützt, fuhrt wieder mehr eine Standesdichtung in latemischer Sprache fort als eine weltanschauliche Bildungsdichtung. Dazu zeigt das Theater, in dieser Zeitspanne ein Hauptraum großformatigen kunstlerichen Schaffens, eine lateinische und deutsche Dichtung, die Organ des umfassenden Organismus "Schau -Spiel" ist und nicht einem besonderen Bildungsstand, sondern jedem Schaufrohen sich öffnet Schon on diesen Andeutungen aus durfte es fragwürdig erscheinen, welche Stil- und Erlebnistypen sich in dem veitschichtigen literarischen Bereich der Barockzeit vorfinden und in welcher Einheit oder Vielheit das Gleichertige sich zusammenschließt.

Es erubrigt noch, darauf hinzuweisen, daß weiterhin die humanistischen Schranken dem Ansturm neu esammelter weltanschaulicher Kräfte aus dem Pietismus und dem "religios-universalen Theismus" weichen ind somit andersartigen Schranken Platz geben. In diesem Ansturm vergeht die "Barockzeit" Die Bahn ler Literaturgeschichte wird frei für eine weltanschauliche Kunstdichtung, deren Bildungsvoraussetzungen mmanent sind und so selbstverständlich, daß die Allgemeinbildung nicht mehr eigens als Forderung erschemt. Wie diese Kunstdichtung zu einer Art Allemherrschaft kommt, ist hier nicht weiter zu verfolgen. Daß neben hir nach wie vor eine Gebrauchsdichtung blüht, ist eine in ihrer Tragweite bezeichnenderweise erst neuerdings vieder gewonnene Erkenntnis

Diese rasche Übersicht wird angedeutet haben, daß die Dichtungen der Renaissance- und Barockzeit uicht wohl ohne Emblick in die literaturgeschichtlichen Verflechtungen erfaßt werden konnen Sie wird erner gezeigt haben, daß die Grenzen der Literatur in jenem "Neuland" teilweise andere Gebiete umfassen ils die Grenzen der uns nahen Literatur und daß Renaissance- und Barockdichtung für die Maße der nachliopstockschen Dichtung vielfach inkommensurabel sein werden. Durch solche Angaben ist denn die Ebene inigermaßen bestimmt, auf der sich die folgende Darstellung bewegt, die in der Tat nicht aus dem Glauben ebt, daß Geschichte und vegetatives Wachsen im letzten Grund gleichartige "organische" Vorgänge waren, laß eine frühere Zeit in der späteren so darin ware, wie der Knabe im Mann.

Zugleich aber mag das Ausgeführte als eine Art Planskizze dienlich sein für den Weg durch die deutsche "iteratur der Renaissance- und Barockzeit, der nun unternommen werden soll. Auch eine Kartenskizze

mit ihrer Zweidimensionalitat vermag ja den dreidimensionalen Raum, den sie meint, nur oberflächig zu bestimmen, und doch erleichtert sie die Übersicht über das Gewirr der Gegend

Literatur Die nachfolgenden Angaben sollen einer ersten Orientierung dienen. Die neuen Grund legende Gesamtdarstellung unseres Zeitsraums: J. Nadler: Lateraturgeschichte d. dt. Stämme u. Landschaften I, II<sup>2</sup> (1923); dort auch ein, Scherer in vielem ergänzendes. Verzeichnis von Spezialliteratur. Für die romanischen Literaturen der Zeit die Darstellung von Klemperer-Hatzfeld-Neubert, für die grundsätzlichen literaturwissenschaftlichen Fragen das zusammenfassende Werk O. Walzels (beide in Walzels Handbuch d Lateraturwissenschaft) Darstellung von Einzelgebieten mit ausführlichen Literaturangaben: G Bebermeyer · Fruhneuhochdeutsche Literatur; G. Ellinger: Humanismus; J. H. Scholte: Barockliteratur; W Stammler-H Schauer: Drama; W. Flemming: Jesuitendrama; H. Naumann Literatursprache (alle im Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, hg. v. P Merker u. W. Stammler, Bd 1 u. 2 [1925/1926]). Unter den bekannten bibliographischen Hilfsmitteln sei besonders auf die Quellenkunde d. dt. Reformationsgeschichte von G. Wolf (1915/1923) verwiesen, neben den bekannten Arbeiten von Dilthey, Burdach und Vossler auf Imbart de la Tour: Les origines de la réforme II (1909), H. Bremond·Histoire littéraire du sentiment religieux en France (1920 ff.). Methodisch wichtig K. Vietor. Vom Stil und Geist der dt Barockdichtung (Germ.-Rom. Monatsschrift Bd. 14, 1926, S. 145ff), H. Besseler: Grundfragen des musikalischen Horens (Jahrbuch d Musikbibliothek Peters Bd 32, 1926, S 35ff), W Schulte Renaissance und Barock in der deutschen Dichtung (Literaturwissenschaftliches Jahrbuch Bd. 1, 1926, S. 47 ff.). Wichtige Textsammlungen · Bibliothek des Litteranischen Vereins Stuttgart , Neudrucke deutscher Literaturwerke des 16. und 17. Jahrhunderts, Lateinische Litteraturdenkmäler des 15. u. 16. Jahrhunderts.

### RENAISSANCE.

#### I. AUSBILDUNG DER LITERARISCHEN GRUNDFORMEN.

#### 1. BURGERLICH-STÄNDISCHE DICHTUNG

Wollen wir einen Zugang zu der großen deutschen Renaissanceliteratur gewinnen, so werden Wir gut tun, erst einmal all die Vorstellungen auszuschalten die von der bildenden Kunst und von einem hedonistischen Menschentypus Italiens her das Wort Renaissance einseitig abgrenzen wollen. Auch wenn sich im Verlauf der Betrachtung letztlich verwandte Zuge diesseits und jenseits der Alpen herausstellen, so mussen wir doch vorerst die deutsche Literatur in ihrer Eigenart zu erfassen suchen. Nur dann wird sich auch erkennen lassen, ob und wieweit in ihr eine Auspragung gemeinabendlandischer Krafte erscheint, ob und wieweit die verschiedenen völkischen "Renaissancen" einen im Grunde gemeinabendlandischen literarischen Stil hervorgebracht haben. Der Bedeutungsumfang der Worter Renaissance und Barock ist nun einmal praktisch so erweitert worden, daß sie auch die deutsche Literatur befassen. Damit kann aber die objektive Gegebenheit "deutsche Literatur" nicht verwandelt sein. Es gilt vielmehr, die Folgerungen zu finden, die sich daraus für den Bedeutungsinhalt der Wörter ergeben.

So beginnen wir denn nicht mit dem Humanismus, in dem ein stark internationaler Zug lebendig ist, sondern mit jener Erscheinung, die der deutschen Literatur der Zeit in unterscheidender Weise eignet. Vergegenwärtigt man sich, daß die Renaissancezeit zugleich die Blutezeit der sogenannten Volksdichtung — des Volksliedes, Volksbuchs, Volksspiels — ist, so hat man schon eine wichtige Schicht ergriffen.

Freilich, auch diese Worte sind mythologiebeschwert, und es sind die Folgerungen aus den neuen wissenschaftlichen Ergebnissen namentlich H. Naumanns zu ziehen. Danach ware denn etwa zu sagen, daß mit den Ausdrücken "Volkslied" usw. nur von der Überlieferungsund Lebensweise der Literatur etwas, und zwar etwas recht Vages, ausgesagt wird. Dies



4. Bildhauerwerkstatt des 15. Jahrhunderts

namlich, daß die "Volksdichtung" nicht in einliterarischen ınaligen Ausprägungen durch die Zeiten geht wie ein Epos Hartmanns von Aue, ein Drama Lohensteins oder ein Lied Goethes, daß sie vielmehr im Gebrauch wenn dies Wort hier erlaubt ist - umgewandelt, daß sie, wie der von Görres stammende Fachausdruck beim Volkslied lautet, "zersungen" wird Das ist indessen ebenso bei dem

erbaulichen Schrifttum der Renassancezeit der Fall Auch die aszetischen Traktate werden gekürzt, erweitert, zerlegt, durch Einschübe bereichert und neu geordnet, wie es der jeweilige Bedarf verlangt. Wirklich bezeichnend ist hier wie dort nicht sowohl eine geheimmsvolle, elementare dichterische "Volks"-Kraft, sondern die Stellung zum "Gedicht" im weitesten Sinn, die dem zugrunde liegt. Was man da singt, hest, spielt, betet, wird gar nicht als ein über das gelebte Leben erhobener literarisch-asthetischer Kosmos angesehen, sondern wird im Leben gleichsam "gehandhabt"; so wie man in lustiger Gesellschaft sich unterhalt, wie man einen Becher zum Trinken, eine Bank zum Sitzen benutzt. Literatur ist hier eine Art Handwerkserzeugnis, — Frauenlob spricht das einmal sehr drastisch aus (HMS 3, 125) — wobei nur zu bedenken bleibt, daß dies Handwerk kunstlerisch gemessen sehr Verschiedenartiges erzeugt

In der geistigen Luft, in der Literatur solche Verwendung findet, wird erfahrungsgemaß Literatur auch dementsprechend geschaffen werden. So führt denn die handwerkliche Lebensweise dieser Literatur auf ihr handwerkliches Eigensein. Denn in der Tat, die "Volksdichtung" ist keine hohe Kunstdichtung, keine Schöpfung eines vom Genius bewegten, weltenschaffenden oder Welten neu deutenden, eines kundenden einzelnen. Sie fordert nicht Ehrfurcht vor sich oder Versenkung, denn sie ist Unterhaltungsliteratur. Sie fordert nicht weltanschauliche Stellungnahme; denn sie spricht vertrautes Erleben und Verhalten aus.

Und sie gehört zum Kunsthandwerk des standisch gegliederten Stadtburgertums, dem sich jetzt auch Adel und Geistlichkeit der Hauptsache nach einreihen. Das bleibt bestehen, wiewohl das geschichtliche Werden der einzelnen Gattungen verschieden verlauft. Es kommt nun über darauf an, zu beobachten, in welchen Vorgängen dieses Bereich der deutschen Renaissanceliteratur seine Umrisse gewinnt. Auf Grund davon wird sich manches von dem bezeichnenden Zuordnungsverhaltnis zwischen Gehalt und Gestalt begierfen lassen.

Fur die bürgerlich-standische Lyrık muß dabei der Blick wenigstens kurz bis ins höfische Mittelelter zuruckschweifen, in die form- und ethosschaffende Zeit der minnesingerischen



5. Die Intimen bei Beethoven. Gemalde von Höfle.

Lied- und Spruchkunst. Die deutsche Lyrik der Frührenaissancezeit ist ja keine spontane Neubildung wie das Lied des Stauferministerialen Hausen, des habsburgischen Komponisten Regnart oder die Ode des Seherdichters Klopstock. Sie ist vielmehr Nachkommenschaft der höfischen Lyrik, und wie in einer langen Geschlechterreihe hat sie mit den allgemeinen soziologischen und erlebnistypischen Wandlungen tiefgehende Umbildungen erfahren, ohne doch ihre Abkunft zu verleugnen.

Hier gilt es freilich, von vornherein empfindsame Vorliebe abzustreifen und angesichts der Texte festzustellen, daß im sogenannten Volkslied, d. h dem Liebes- und Geselligkeitslied der bürgerlich-standischen Kreise, dieselbe Grundart waltet nicht nur wie im geistlichen Lied der Zeit — hier macht die Erscheinung der "Kontrafakturen" die Einsicht besonders leicht — sondern auch wie im reich bluhenden historischen Lied und sogar wie in der Lyrik der Meistersinger Daß die eine Grundart sehr mannigfaltig ausgebildet ist, soll damit keineswegs geleugnet werden. Wohl aber wird damit der Irrglaube abgelehnt, als bestinde zwischen den anonymen "zersungenen" Gebilden jener Zeit und den Erzeugnissen ihrer namentlich bekannten "Meister" ein Wesensunterschied, dem gar durchweg ein Wertunterschied zugunsten des "Volksliedes" entsprache.

Die gemeinsame Grundart soll weiterhin zur Erörterung kommen. Hier sei nur bemerkt, daß "Zersinge-Kennzeichen" sich am Meisterlied wie am anonymen Ständelied finden. Hier wie dort namlich sind munnesingerische Formen und Motivmosaike angeeignet, aus- und umgeschliffen und aus einer eigenen Rhythmik heraus neu geordnet. So können wir des Rückblicks auf die hofische Lyrik nicht entraten. Wenn aber vorhin von deren Lied- und Spruch-



 Prozession der Geissler 1349. Miniatur einer Brusseler Handschrift. (Nach De Smet, Requeil des chroniques de Flandre II, 1841)

dichtung zu reden war, so weist das schon auf zwei wichtige Elemente auch der deutschen Renaissancelyrik. Das fuhrt uns zu Walther von der Vogelweide, der 1a als erster die Spruchpoesie dem höfischen Dichter erobert und sie zugleich mit der höfischen Formkunst. dem höfischen Formtypus durchdrungen hatte. äußeres Zeugnis für sein Fortleben mag dabei erwahnt sein, daß die Überlieferung noch des 17. Tahrhunderts ihn unter den zwölf Stiftern

des Meistergesangs anfuhrt. Und ein Grundbuch der Kolmarer Meistersingerschule, die im 15. Jahrhundert entstandene "Kolmarer Liederhandschrift", enthält eine Reihe Waltherscher oder in Waltherschen "Tönen" gedichteter Strophen.

Walther ist nun gewiß im Gegenständlichen und Formalen seiner Lynk durchaus der staufisch-ministerialen Geisteswelt zugehörig. Aber mit dem "Wie" seines Singens und Sprechens verlegt er deren Zentrum Man hat mit Recht darauf hingewiesen, daß er an der mittellateinischen Liebeslyrik sich zum Formen seines schöpferischen Erlebens geschult hat Damit aber kam er in mittelbare Fuhlung zur römischen Liebesdichtung Daß er in einer dem hohen Minnesang bis dahin fremden Weise der Gesellschaft gegenuber selbstandig erlebte und gestaltete, eben dies macht ihn uns Heutigen vertraut. Daß er damit aber seinen Zeitgenossen fast durchweg zu einer magnetischen Erscheinung wurde, ist doch nur moglich, wenn gleichgerichtete Wollungen latent weithin vorhanden waren. Es kommt wohl auf folgendes an Walthers echteste Lieder sind nicht mehr schillernde Spiegelungen jener überindividuellen Mınne, die das Ich zur "Marionette" der geistig-sinnlichen Besessenheit macht. Sie sind vielmehr Liebesgefuhl, nur noch mehr oder weniger leicht gehalten vom Netz der ritterlichen Höfischkeit. Kraftig reagieren sie gelegentlich gegen das raffinierte, zwischen Himmel und Erde polar getragene, regenbogenartige Zwittersein und setzen dem irrealen, transparenthaften Frauendienst ein von realer seelisch-sinnlicher Bewegtheit eingegebenes Werben und Genießen entgegen.

Von der andern Seite her zieht Neidharts Minneparodie das unkorperliche Leuchten in die greifbare irdische Gestalt. Walthers Palinodie, Neidharts Weltsuße-Lieder sind nur die zugehörige Gegenseite dieser für die Liebesdichtung wieder erschlossenen, verantwortungsfahigen Wirklichkeit, Ruckschlage ernster, also enttauschungsfähiger Diesseitsergebenheit, wie sie in der Minne gar nicht vorkommt. Und historisch sind sie Vorklänge nicht nur von Konrads von Würzburg Weltverneinung in "Der Welt Lohn", sondern überhaupt von der geistigen Haltung, die in den Geißlerfahrten ihren weithin sichtbaren, gleichsam sinnbildlichen Ausdruck fanden Wie von der italienischen Laudenpoesie des 13. Jahrhunderts, so scheint sich auch von Walthers und Neidharts Abschiedsliedern an die "Frau Welt" wirklich eine Linie

ziehen zu lassen zu den aufstöhnenden Geißlerliedern des 14. Jahrhunderts:

> Nun hebet auf die euern Hande, Daß Gott dies große Sterben wende! Nun hebet auf die euern Arme, Daß sich Gott über uns erbarme,

zwischen deren Strophen die Geißeln auf die nackten Oberkörper schlugen. Und weiter fuhren von diesen Strophen vielsagende Beziehungen, wörtliche Anklange zu dem beruhmten Spiel von den klugen und törichten Jungfrauen, dessen Aufführung 1321 den Landgrafen von Thuringen zum Tode erschütterte.

Hier aber fassen wir das erlebnismäßige Auseinandertreten von Natur und Ubernatur in Naturalismus und Spiritualismus, das mit dem scheinbar unverträglichen Bewußtsein von einer trotz allem bestehenden ontologischen Zusammengehörigkeit einen für die deutsche Renaissancezeit bedeutsamen Vorgang entstehen laßt Wir erfahren namlich aus der Limburger Chronik, daß um dieselbe Jahrhundertnitte das Lied gesungen und gepfiffen wurde: "Gott gebe ihm ein verdorben Jahr, der mich macht zu einer Nonnen."

Es ist die Zeit, in der Seuse und Tauler am Ende ihrer Lebensbahn stehen und Ideen der italienischen Frührenaissance am Prager Hof Karls IV. dem neuen Streben neue Grundrisse vorhalten. Das mag einen größeren Zusammenhang durchblicken lassen, und vielleicht ist es nicht zu viel gewagt, von jenen Geißlerliedern eine feine literarhistorische Linie zu führen zu "Volksliedern" des 16. Jahrhunderts, deren Motto Lazarus Spengler in die Verse fügte: "Durch Adams Schuld ist ganz verderbt menschlich Natur und Wesen."



 Kaiser Karl IV. Berlin, Kaiser-Friedrich-Museum.

Jedenfalls umfaßt das 14, umfaßt schon das 13. Jahrhundert verborgene und verschlungene Anlagen, die sich weiterhin in verschiedene Wirklichkeiten auseinanderlegen.

Die eben fluchtig beruhrten Erscheinungen werden immer wieder das Augenmerk der Darstellung auf sich lenken. Für die gegenwärtige Betrachtung aber kommt es nun darauf an, zu bemerken, daß die ekstatischen Gebrauchsheder der Geißler nur eine besonders augenfallige Gestalt des herrschenden Grundtypus darstellen. Von den mystischen Versen der Mechthild von Magdeburg und ihrer Nachfolger bis zum weltlichen Liebeslied geht ein einheitlicher, obschon vielfaltiger Grundzug: was gesagt und was geliebt wird, ist nicht mehr intellektuell, sondern gemuthaft gefaßt. Und dafur eben finden sich die schöpferischen Ansatze in der Zeit Walthers und Neidharts.

Gewinnt das nicht aber eine eigene Bedeutung, sobald man sich vergegenwärtigt, daß dies auch die Zeit des Poverello, des hl. Franz v Assisi, und Joachims von Fiore ist, die Zeit ferner der weltfeindlichen Waldenserbewegung und der Albigenserkriege? Gewiß kann nicht auf die beiden deutschen Lyriker übertragen werden, was vornehmlich Burdach an den beiden italienischen Religiosen sehen gelehrt hat: daß in ihnen die Rinascita, die religiöse Quelle der Neugeburt sichtbar wird. Wohl aber können wir in ihnen und in der Bereitwilligkeit, mit der sie aufgenommen werden, Züge keimhaft vorhanden sehen, die in der Renaissancezeit zu den ausschlaggebenden gehoren werden.

Freilich, sie selbst stehn noch im Gehege der klenkal und ritterlich beherrschten objektivistischen Kultur. Wohl vermöchte eine sorgsame Versenkung die leise Schwerpunktsverlagerung im Auffassen der Objektivitat herauszustellen Aber damit bleibt die stählerne Formpragung des hohen Minnesangs verbunden. Und auch die nächsten Jahrzehnte bringen keinen Bruch. Die Widerstandskraft der einmal festgelegten Gattungsformen zeigt sich hier mit aller wunschenswerten Deutlichkeit. Im Neben- und Nacheinander von Schlag und Ruckschlag verwirklicht sich die Erneuerung der Liedsubstanz. Sie zieht eine Wandlung der Form langsam nach.

Um nur einiges anzudeuten die engere Waltherschule verdunnt den stahlernen Intellektualismus, den der Steirer Lichtenstein doch noch einmal aufs außerste spannt; die Schwaben raffinieren die Form und verfleischlichen den Geist, ihre auf Konrad von Wurzburg vordeutende Versmusik ist ein Hochpunkt formensicherer Kultur, geht aber beziehungslos neben dem "Was" des Liedes her und reift so zum Verdorren.

Von großer Bedeutung ist offenbar, daß jetzt andere Volksschichten, deren Stimme bis dahin in der Literatur kaum je zu vernehmen war, ins kulturschaffende Leben eindringen. In der Lyrik beobachten wir, wie das Bestreben der Nicht-Ritterlichen, hofisch zu singen, nachläßt, wie theologische Lehre und Anekdote eindringt, wie dabei der gestalthafte Gehalt sich dualistisch in Form und Inhalt auseinanderspaltet, wie beides sich mit einem körperhafteren, blutnaheren Rhythmus erfullt. Im Kreis der minnesingerisch geschulten Fahrenden des 13 Jahrhunderts, die Heldenlied und Kunstlyrik zu pflegen hatten, steigt dann auch, wie H. Schneider gezeigt hat, das anekdotische Erzahllied auf, das wir für die Renaissancezeit als "Volksballade" zu bezeichnen gewohnt waren Das Morungerlied, der Bremberger, die Tannhauserballade, "Volksballaden", die im 15 und 16 Jahrhundert lebendig sind, sie scheinen als "Lieder" im 13. Jahrhundert entstanden zu sein Das ist sehr zu beachten, wenn man die Herausfaltung des bürgerlich-ständischen Liedes aus dem Minnesang verstehen will, zumal jenen "Balladen" Bildungen wie das jungere Hildebrandslied an die Seiten treten und im 13 Jahrhundert auch das historisch-politische Lied zunachst in der Schweiz literarisch greifbar wird, dessen Produktion in der Mitte des 16. Jahrhunderts den ersten Hohepunkt erreicht.

Das historische "Volkshed" nun zeigt zunachst formal den engsten Zusammenhang mit dem Meistersingerlied, wie wir denn in der Tat nicht wenige Meisterlieder auf geschichtliche Ereignisse, d. h. eben historische Lieder, z B in den Nurnberger Protokollen finden Die beiden gemeinsame Strophik aber ist die verderberte Strophik des hohen Minnesangs R. v. Lihencron bei dem Bern-Freiburger Lied von 1243, dem altesten seiner Sammlung "historischer Volkslieder", auf den Bau der Strophe hin, "welche der eben damals, besonders durch Neidharts Lieder, beliebten Form der Reientanze angehort". Derselbe Herausgeber vermutet in dem folgenden "Lied" auf die Bohmenschlacht von 1278 die "Bruchstucke eines Heroldspruchs auf den von Katzenellenbogen im Styl der wenig spateren Suchenwirth'schen Reden", also im Stil eines namhaften Meisters aus dem 14. Jahrhundert Und von solchen Zusammenhangen aus wird sich am leichtesten der Zugang zur Form des burgerlich-standischen Liedes uberhaupt finden lassen Nicht die Schlichtheit des Strophenbaus ist fur dies kennzeichnend. Wir haben vielmehr auch hier eine Fulle umfangreicher, ja verwickelter Gebilde, wie anderseits die einfache vierzeilige Strophe dem höfischen Minnesang nicht unbekannt ist Und doch, vergleichen wir etwa Remars des Alten paarreimiges oder Lichtensteins in vierzeiligen Strophen gebautes Lied mit einem Renassancelied wie "Es sollt ein Maidlein fruh aufstahn, es sollt in Wald nach Roslein gahn" oder "Es steht ein Schloß in Oesterreich, das ist ganz wohl erbauet

von Silber und von rotem Gold, mit Marmelstein vermauret" — wer sahe da nicht unmittelbar, daß die strophische "Gleichheit" nichts verschlagt, daß hier zwei "Welten" nebenemandergehalten sind, deren Verschiedenheit Epochen unterscheiden laßt; eine Verschiedenheit, die vor aller begrifflichen Klarung sich im inneren Rhythmus und in der Richtung der "An-sprache" fuhlbar macht.

Dem "hohen" Minnesang war Episches durchaus fremd. Auch sein "Tagelied" hat keinen zentralen epischen Einschlag. Wenn nun bereits wahrend des 13. Jahrhunderts anekdotische Lieder in die literarische Sphare aufsteigen, so laßt sich darau etwas von den Schwerpunktsverlagerungen zeigen, deren abgeschlossener Vollzug im Bau des bürgerlich-standischen Liedes mitbestimmend ist. Die Spannung des Minnelieds ist ungegenstandlich und intellektuell. Sie lauft in sich selbst zurück, führt nicht zu einem Abschluß. Das Minnehed ist in hervorragendem Maß statisch. Mit dem epischen Element kommt nicht nur eine neue Gegenstandlichkeit herein, sondern auch eine neue Spannung, namlich die Spannung auf das "Ende", und damit eine neue Bewegtheit: an Stelle des Aufstauens ein Fließen. Man sieht, wie das mut dem Körperlichwerden des Rhythmus, von dem schon die Rede war, zusammenhängt. Die Zuwendung zur irdischen Einzelwirklichkeit ist der gemeinsame Quell. Und auch für dies epische Element sehen wir uns auf Walther — man denke an sein Lindenlied — und auf Neidhart zurückgewiesen. Gewiß, es dauert lange, bis es die Stellung erreicht, die es zur organisierenden Mitte des Liebeslieds macht, und die französische Lyrik legt mit ihren Ballaten den Weg zielsicherer zurück. Aber Hadlaubs Erzahllieder neben Petrarcas Laura-Sonetten können zeigen, wie in diesem Betracht die deutsche Lyrik früher die renaissancehafte Aufgeschlossenheit für die Einzeldinge erfahrt als die italienische

Noch eine andere Auswirkung jener Schwerpunktsverlagerung liegt in diesem Bereich Nicht nur der strophische Umriß des burgerlich-standischen Lieds stammt aus dem Minnesang. Auch die Motivik ist in weitem Umfang von dorther fortgebildet, so daß wir ganze Verse als minnesingerische Pragungen ausheben konnen. Auch bier liegt indessen keine bloße Augleichung an die sozialen Verhaltnisse vor. Weit bedeutsamer ist die Sinnwendung, die den einzelnen Phanomenen und ihren formelhaften Pragungen widerfuhr. Die weiße Hand, der grüne Wald, die Nachtigall, die Linde, das Rosenbrechen, im Minnesang Staffage vor dem Frauentransparent, sie gewinnen Leibhaftigkeit, sozusagen Dreidimensionalität, gewinnen Stimmungswert, obschon sie typisieren. Sie sind nicht mehr unterste Stufen des Abschnellens in ein Dort, wie sie es im Minnehed waren: sie haben eignen, selbstwertigen Glanz und Duft, sie bestätigen und ver-wirklichen, was an Seelischem über sie fließt. Die Verwendung solcher "Formeln" unterscheidet das burgerlich-standische Renaissancelied vom individuellen Bekenntnislied, wie es seit Klopstock herrschend geworden ist Dieses gibt sich als original und führend, jenes als reprasentierend. Gegenüber dem Minnesang dagegen ist das "Arbeiten" mit einem Formelbestand nicht unterscheidend, wohl aber die besagte Art von dessen Verwendung. Dazu gehört denn ein weiteres. Das bürgerlich-standische Lied hat vielfach "Stimmung". Typische Stimmung fredich Und zwar dingliche, sozusagen aromatische Stimmung. Daß sie das Einheitgebende auch der zersungensten Lieder bilden kann, hat man langst bemerkt. Sie gründet in der Zuwendung zur sinnlichen Gegebenheit als einem Selbst. Die Art des Formelgebrauchs durfte weiter ein Mitgrund dafur sein, daß aus dem Mosaikbau des Minnesangs eine holzschnittartige Anlage geworden ist. Kunsthandwerk haben wir hier wie dort. Das Mosaik aber entselbstet die sinnliche Welt (nicht den Eros!), wahrend die Formel des ständischen Lieds gerade den Typus des sinnlichen Selbst ergreift. Eine neue Auffassungsweise der Wirklichkeit, eine Akzentverschiebung im Ordnungssystem der angeschauten Welt macht sich geltend. Sie steht in ferner, wohl unbewußter, aber doch unverkennbarer Beziehung zu der nominalistischen Bewegung der Philosophie, wie sie im 14. Jahrhundert breiten Raum gewinnt. Okkam, ihr Bahnbrecher, lehrt in seinem Sentenzenkommentar, daß es in der Natur nur Einzeldinge gibt, daß dem Allgemeinen in keiner Weise Realität zukommt, und er zieht daraus alle metaphysikfeindlichen Folgerungen. Nun hat neuere Forschung gezeigt, daß von den spateren Okkamisten viele und namhafte diese extreme Auspragung erheblich abschwachen. Und davon kann natürlich nicht die Rede sein, daß die burgerlich-standische Lyrik sich zur bewußten Vertreterin einer "nominalistischen Weltanschauung" gemacht hatte. Aber wir werden hier doch auf Strukturwandlungen in jener tieferen Schicht des Geschehens hingewiesen, deren Auswirkungen in den sichtbaren Erscheinungen der Geschichte greifbar werden

Daß hier das Einströmen soziologisch bıslang kulturfremder Schichten in das Bereich der kulturschaffenden Krafte mitspielt, ist zum mindesten sehr wahrscheinlich. Der Ideenrealismus der klerikal-ritterlichen Welt hat die ubrigen Stufen des gesellschaftlichen Aufbaus offenbar diszipliniert, aber nicht durchtrankt. Die untere Grenze des kulturbestimmenden Bereichs wird nun, nicht ohne Mitwirken politischer und wirtschaftlicher Faktoren, erweicht, und die neu eindringenden Kräfte bringen Bestande an Erlebnisweise und Haltungsart, an Betonungs- und Auswahltypen mit sich, über deren "Fruher" wir kaum etwas aussagen können, weil sie fruher für uns kaum je sichtbar sind, die aber das Bisherige entscheidend umzubilden angetan sind. Nur ist dabei das Wechselweise-sich-Bedingen zu beachten Ganz allgemein gesagt: das Erweichen jener Grenze vollzieht sich von außen und von innen. Okkam, der "Hume des Mittelalters", vertritt mit Marsilius von Padua im Dienst Ludwigs des Bayern theoretisch die Unterordnung der Kirche unter den Staat; der politische Kampf zwischen Papsttum und Kaisertum, der beginnende Nationalismus nötigt den einzelnen, die ehedem im Kirchlichen sicher geführt waren, eigenes praktisches Stellungnehmen auf Der Nominalismus breitet sich nicht ohne das vielfach unbewußte Dinglichkeitserleben aus und verstarkt es doch auch wieder. Wie sehr die sich wandelnde Erlebnisweise bis in die klerikale Stufe hunein wirksam wird, das zeigt die neuartige Nonnenseelsorge der Dominikaner seit dem Ausgang des 13 Jahrhunderts. Sie war durch vorher nicht entscheidende Erlebnisarten gleichsam erzwungen, wobei doch nicht zu übersehen ist, daß der Orden, der vom Papst mit dieser Aufgabe betraut wurde, unter seinen Mitghedern zahlreiche Persönlichkeiten hatte, deren eigene Erlebnisweise der Aufgabe entsprach. Und dies Wechselverhaltnis fuhrt denn weiter zu einer Neugestaltung des geistlichen Schrifttums, die ihrerseits das neue Erleben wieder festigt; ein typischer Renaissance- und Reformvorgang

Das eben gestreifte Gebiet wird in anderem Zusammenhang weiter zu betrachten sein. Schon hier einen Vorblick dorthin zu tun empfahl sich, weil die Lyrik dazu eine lehrreiche Entsprechung zeigt den populartheologischen Zug, der in ihr zur gleichen Zeit wie in der Seelsorge auffallend hervortritt. Das Wort "populartheologisch" ist dabei in recht weitem Sinn zu fassen:

Ich muoz frågen, solt ich drumb ein jär vor kirchen stån Der fråge ich doch niemer tac mit willen abe gelån Swer mir die fråg in guote verneme, Dem mueze Got sin ding zem besten keren

Diese Verse eines vermutlich im zweiten Drittel des 13. Jahrhunderts tätigen Spruchdichters (Hardecker?) klungen fast wie eine Verkündigung der neuen, problematischen Art, die jetzt

aus der Fach- oder Standeswissenschaft in die volkssprachliche Laiendichtung hereingezogen wird. Und wenn die Lehre über die Heilsbedingungen, wie dieser Spruch sie vorträgt, in einem gleichformigen Spruch Stolles bekampft wird, so ist auch das symptomatisch Derartige "Tenzonen", in denen die scholastische Disputierweise popularisiert wird, treten jetzt zahlreich hervor — man denke nur an die Streitstrophenreihen des sogenannten Wartburgknegs. Es ist verständlich, daß diese neue Fragelust sich an den bereits ausgebildeten Problemkreisen, eben den theologischen, orientiert, und wie das Liebeslied der deutschen Renaissance unter gewissem Gesichtswinkel als abgesunkener Minnesang erscheint, so ließe sich hier entsprechend von abgesunkener Scholastik reden. Derselbe Gesichtspunkt laßt aber auch die gleichzeitig sich ausbreitende deutschsprachliche Erbauungsliteratur — von der irreführenden Bezeichnung "deutsche Mystik" macht man besser keinen Gebrauch — als abgesunkene Scholastik erscheinen. Elsbeth Stagels Anstieg des inneren Lebens, aus Seuses Vita sattsam bekannt, veranschaulicht den Vorgang solchen "Absinkens" recht gut, und die "hohen Fragen", die sie an Seuse richtet, erinnern unverkennbar an "Probleme" der gleichzeitigen bürgerlichstandischen Lyrik: "Was ist Gott, oder wo ist Gott, oder wie ist Gott?"

Damit ist aber auch schon sichtbar geworden, daß jenes Absinken wohl die Frage nach dem Woher, nicht aber die nach dem Was beantwortet, daß es vor allem fur eine Wertung gar nichts besagt Gewiß, lautere Prägungen werden von ehedem Besitzlosen übernommen und deformiert. Aber eine Neugeburt der Gesellschaft und des Erlebens wirkt sich in diesem entformten Stoff zu neuen Formen aus, und wie das Liebeslied, das Standeslied, das Erzahllied, so wird auch die Problemlyrik zu einem neuen Selbst.

Nicht nur im Spruch, sondern auch im Leich findet sie ihre Stätte, und von den Großwerken dieser Art ist der Zugang vielleicht weniger schwierig. Nur darf man ein Werk wie Frauenlobs Marienleich weder mit den Maßen von Walthers Leich noch mit denen von Novalisschen Marienliedern messen. Wohl ist Walthers theologisierendes Werk literaturgeschichtlich bis heute kaum begreiflich und ohne Zweifel eine Durchbruchserscheinung. Aber er bleibt doch durchaus objektivistisch. Frauenlob ist in den Strudel des Geheimnisses hineingerissen. Maßvoll beginnt er, aber immer schaumender, immer höher schlagen die Wogen, immer breiter und verwickelter bauen sich die Doppelstrophen, und mit starker Inbrunst werden die Paradoxien ergriffen und hochgetrieben, saugen sie den Wust des Einzelwissens auf und empor. Dabei bringt dieser Mitteldeutsche die beiden zusammengehorigen Vorgänge Deformierung und Neuformung sinnvoll zum Bewußtsein, wenn er neben Klagen uber den Verfall der Kunst und der Zeit selbstbewußte Ausdrücke einer Stimmung formuliert, die sich den Leistungen aller Früheren uberlegen fühlt Und allerdings, Frauenlobs vielbespötteltes Wort, daß er aus dem Grund des Kessels schöpfe, wo die Großen des frühen 13. Jahrhunderts nur den Schaum abgehoben hatten, dies Wort ist, von seinem Kunst- und Lebenswillen her verstanden, vollauf zutreffend. Es trifft nicht nur ihn, sondern breite Streifen der ganzen, in seiner Zeit sich ihrer bewußt werdenden Bewegung. Steht doch auch der religiöse Leich des klarformigen Alemannen Konrad von Wurzburg, seine Goldene Schmiede und der Lobgesang auf Christus und Maria, den man früher Gottfried von Straßburg zuschreiben wollte, nach Ethos und Ton Frauenlob sehr viel naher als etwa Walther. Und in den zwei Leichdichtungen Peters von Reichenbach hat Frauenlobs mächtiges Werk nicht unwürdige Nachfolge gefunden, wie Konrads Goldene Schmiede, "der Hauptträger seines Ruhms bei den Zeitgenossen und in der Folgezeit", wie E. Schröder sagt, nach der Mitte des 14. Jahrhunderts durch Bruder Hans vom Niederrhein, allerdings ohne solchen Erfolg, kunstvoll übersteigert wurde.

Auch Regenbogen wird man nicht gerecht, wenn man immer nur von seinem Kar für das Wort Weib gegen Frauenlob zu berichten weiß Denn auch bei ihm waltet jene Fra lust, mit der die wahrscheinlich ihm gehörenden Strophen "Vom Sakrament" beginnen

> Em junger sinen meister frågt gar inneclich-"Wie teilt sich Got mit lip so mannicfalticlich, Gewärer mensch und ewic Got almehtic rich, Wan in aller priester hant blibt er ganz ungeteilet "

Seine Nachwirkung in der meisterischen Problemlyrik ist um so starker, als er noch uber Frat lob hinaus Alltagsfragen grundsätzlich zu entscheiden sucht, und seine "Briefweise", s "langer Ton" bleiben für Jahrhunderte beliebte Strophenschemata

Problemlyrik durfte für diese Gruppe der deutschen Fruhrenaissancedichtung eine min irrefuhrende Bezeichnung sein als Meistergesang, denn Kenntnis der septem artes libera macht zunachst diese "Meisterschaft" aus, und entdeckungsfroh und sagefreudig bewegt s der breite Zug der Ratsellöser durch die Jahrzehnte, in immer neuem Staunen die Geheimn der Trinitat, der Gottesmutterschaft, der christlichen Sittenlehre, der Sunde, der moralisc Deformierung und neuen Idealsetzung umkreisend, die Fragen der Kunst erorternd, das prof. Wissen aus der Antike und den gegenwartigen Realien sichtend. Neben den Genannten s Dichter wie Raumsland, der Kanzler, Meffrid, Anker — um nur diese zu nennen — in if Bedeutung für die Anfange der deutschen Renaissanceliteratur erst noch naher zu erschließ

In Italien führt um diese Zeit eine verwandte Konstellation zur Spiritualisierung irdischen Minne. Auch in Deutschland haben wir Ansatze dazu; ich denke etwa an den falschlunter Frauenlobs Namen gehenden "Reien", der mit einem minniglichen Mai-Eingang Marienlied eröffnet. Der bezeichnende Übergang lautet:

Ich wil ein meit mit mim gesange grüezen, Diu kan mir swæren senden kummer büezen. Des frewe ich mich der stunde Sie ist geheizen Marîâ diu süeze: Sie ist der welt ein clârer spiegelsprueze. Nieman s' volloben kunde

Aber eine Entsprechung des dolce stil nuovo hat Deutschland nicht hervorgebracht. Zu s
überwiegt hier die gegenständliche Ergnffenheit, zu wenig wird eine rein asthetische Seinswickes Kunstwerks angestrebt. Wenn auch in Deutschland die Religio jetzt mit Religiosit
umfaßt wird und diese in die Laienlynk hineinwirkt, so entstehen nicht Laura-Sonette o
Beatrice-Kanzonen, sondern religiöse Gefühlslieder oder religiöse Grubelgedichte. Geistlickontrafakturen zu weltlichen Liedern, Liebeslieder, deren Ethos bürgerlich-religiös aufgeh
ist, gehören in den weiteren Umkreis dieser Art. Und zwischen ihr und der lateinischen Hymn
dichtung vollzieht sich zum 15 Jahrhundert hin eine bemerkenswerte Annaherung. I
Gaminger Prior Konrad von Haimburg (gest. 1360), der Wessobrunner Abt Ulrich Stöck
(gest. 1443) seien als wichtige Beispiele genannt.

Neben der gleichsam philosophischen Problematik steht mit gleichem Anspruch die Frei am einzelnen Profanwissen. In Aufzahlungen von Namen und Fakten, in Ratseln und I fahrungslehren wirkt sie sich aus. Mit wahrem Genuß handhabt sie in den Wörtern die Einz dinge, und ein Vergleich mit den Wappen-, Schmuck- oder Turnierschilderungen der höfisch Zeit laßt auch auf diesem Gebiet die Grenzverschiebung erkennen, die schon in anderem 2 sammenhang zu beobachten war.

Wie sehr auch von hier aus der innere Rhythmus die überkommenen metrischen Schemundeuten mußte, das liegt auf der Hand. Bei Konrad von Wurzburg klaffen in diesem Betra-

die problematischen und dinggreifenden Sprüche und die geschmeidigen Lieder auseinander. Bei Frauenlob oder Heinrich von Mugeln, der ebenfalls für die Spiritualisierung der Minne heranzuziehen ware (z B. Der Meide Kranz V. 99ff), herrscht der gegenstandsgedrangte Rhythmus schon viel gleichmäßiger Das Tempo des Versflusses wird im ganzen langsamer, weil dingschwerer und besinnlicher Nicht mehr der überlegen spielende "hohe Mut" gibt den Ton an, sondern grüblerischer, verantwortungsvoller, standischer Ernst. Strophenform und Reimkunste stehen nicht mehr in lächelnder, selbstverstandlicher Eleganz da, sondern in sorglicher Bedachtsamkeit. Die Worte scheinen schwerer geworden. Wenn der warme, un-witzige, "echte" Ton des deutschen Renaissanceliebesliedes gefangen nimmt, so ist nicht zu vergessen, daß er uber dem Instrument klingt, dessen andre Saiten dem treulich erörternden Problemlied, dem wuchtig stapfenden Geschichtslied, dem ausgelassen larmenden Schlemmerlied, den gegenstandlichen Spruchen dienen. Die Ansatze für all das liegen im 13. Jahrhundert. Strophen Walthers, Reimars von Zweter, Tannhäusers und anderer werden bis ins 15. Jahrhundert abgeschrieben, und anderseits dichten ritterliche, ja furstliche Sanger bis ins 14 Jahrhundert "hohe Minne". Daß trotz allem der Übergang zum burgerlich-ständischen Lied unausweichbar war, zeigt die Analyse der nordostdeutschen Furstenlyrik, eines Otto von Brandenburg, Heinrich von Breslau, Wizlaw von Rugen. Es wird anderseits bestätigt durch die Limburger Chronik, die nicht nur den vielberufenen aussätzigen Barfüßermönch, sondern auch Dichter wie Peter von Arberg und Reinhart von Westerburg im rechten Zusammenhang zu sehen ermöglicht. Was die Chronik uns zeigt, ist, daß im 14. Jahrhundert "durch ganz Deutschland" Lieder gesungen und gepfiffen wurden und sich in der Beliebtheit ablösten. Überdies macht sie für einige Lieder den Verfasser namhaft. Daß uns damit für bestimmte Jahre aktuelle "Schlager" bekannt werden, ist eine fur die Kenntnis des damaligen Liedgebrauchs wertvolle Tatsache Fur den romantischen Volksliedbegriff aber bieten solche Mitteilungen über die Gebrauchsweise keine Unterlage. Man wird ja auch von Konzertliedern nur in dem Sinn reden. daß sie fur den konzertierenden Gebrauch verwendbar sind und verwendet werden, nicht aber in dem Sinn, daß ein mythologisches Konzert sie schüfe. Statt des unbrauchbaren Namens "Volkslied" hat das 15./16. Jahrhundert die angemessenen Ausdrücke "Gassenhawerlin", "Reuterliedlein", "Gesellenliedlein", "Bergkreyen" und ahnliche zur Abgrenzung der Gebrauchssphäre verwendet. Daß diese Lieder im Gebrauch "zersungen" wurden, ist nicht Kennzeichen besonders innigen Verwachsenseins mit einem "Volksgeist"; dieselbe Erscheinung ist heute an vielgesungenen Kunstliedern und Operettenschlagern zu beobachten. Wenn es sich im 14, 15, und 16. Jahrhundert beim deutschen Lied nicht um , hohe Kunstdichtung" handelt, so 1st auch das kein Grund, an einen sagenhaften Volksgeist zu appellieren, sondern es muß auf die geschichtliche Realitat der standisch-bürgerlichen Welthaltung verwiesen werden, die zunächst überhaupt keine abgehobene asthetisch-weltanschauliche Sphare schafft, sondern eine mehr oder weniger zünftige Gebrauchskunst. Von derselben Realität ist aber nicht nur das gerühmte "Volkslied", sondern auch das verachtete "Meistersingerlied" getragen.

Hier ist denn noch einmal von der deutschen Entsprechung zum dolce stil nuovo Italiens zu sprechen Regenbogens Liebesstrophen "Ein mündel röt mir lachte durch mins herzen grunt" oder der "Reien" Mulichs von Prag veranschaulichen recht gut, wie um 1300 derselbe Geist, der sich an den "Kunsten" popularwissenschaftlich schult, ein neues Liebesideal klarer herausstellt, das seiner Art nach innig und traulich ist. Dementsprechend wird die Liebesdichtung besinnlicher, die Worte fließen schwerer und furs Gefühl bedeutsamer. Daß die Gassenhauerlein, Reuterliedlein usw. sämtlich von Meistern der sieben Künste geschaffen sein sollten, wäre

eine torichte Behauptung. Wohl aber haben diese "Meister" zur Ausbildung des burgerlichstandischen Liebesliedtypus eben kraft ihrer theoretischen Bewußtheit Erhebliches beigetragen. In diesem Zusammenhang ist auch die Möglichkeit nicht von der Hand zu weisen, daß der aussätzige Barfußer, den die Limburger Chronik als Dichter behebter "Volkslieder" namhaft macht, im beregten Sinn ein "Meister", ein Mann mit gelehrter Bildung, gewesen ware. Jedenfalls zeigen in der zweiten Halfte des 14. Jahrhunderts die Gedichte Suchensinns, daß dieser Meister in derselben Strophenform Problemlyrik und bildfrohe innige Liebeslieder zu schaffen vermochte. Erst später verengt sich der Meistergesang und kommt auf ein totes Gleis, als er sich im Anschluß an die neue Kirche auf biblische "Themen" beschränkt. Indessen gibt er natürlich auch wahrend der Frührenaissance nicht allein den Ausschlag, sondern wirkt zusammen mit dem "künstelosen" Minnelied und dem derb greifbaren Zug der zum Schwank drängenden Neidharte.

In der Epik wirken sich die gleichen Renaissancekrafte an den andersartigen Widerstanden anders, zum Teil langsamer aus. Schon im Nachleben zeigen die Werke der höfischen Glanzzeit starkere Widerstandskraft Wolframs dunkle, griffstarke Art mochte dem ratselfrohen Meistergeist der folgenden Jahrhunderte eine ihrer Seiten vertraut zuwenden. In der kritischen Zeit, zu Ende des 13. Jahrhunderts, hatte sie durch Albrecht von Scharffenberg uberdies eine Umgestaltung im Sinn der neuen, allegorie-, symbol- und massendurstigen Problemhaftigkeit erfahren. Aber auch des einzig höfischen Hartmann von Aue klassische Epen werden noch um 1500 abgeschrieben Ein Zugang zu ihm muß also noch moglich gewesen sein, den hier zu bestimmen nicht tunlich ist. Auch Gottfrieds Tristan lebt ja noch ins 15. Jahrhundert hinein fort, obwohl die Eilhartsche Fassung ihm den Vorrang abgelaufen hat, und etwa gleichzeitig mit dem typischen Frührenaussanceepos des Heinrich von Neustadt, bald nach 1300, halt Heinrich von Freiberg seine Fortsetzung des Tristan noch in erstaunlicher Nahe bei Meister Gottfried, ohne freilich die neue, innigere Seele ganz verleugnen zu konnen; ein Gegenstuck zur Fürstenlyrik der Zeit in den Grenzlandern, wie denn Heinrich selbst in Böhmen schuf, wo dann später auch der Meistersinger Suchenwirt mit seinen Werken bekannt wurde.

Es wird sich hier indessen doch wohl um Nebenwege handeln, denn schon die höfische Heldenepik ist weniger fest, und die neue Produktion geht im ganzen andere Bahnen. Neben den "jüngeren Titurel" tritt im Sudosten gleich geheimnis- und stoffreich der "Lohengrin", der sich bezeichnenderweise als im Rahmen des Wartburgkrieges von Wolfram vorgetragen gibt und den schon von Konrad von Würzburg im "Schwanritter" behandelten Stoff aus dem höfisch-artusischen Bereich in das einer neuen, historienaheren Realitat herubertragt. Um 1335 entsteht in Ulrich von Rappoltsteins Auftrag die Aufschwellung des Wolframschen Parzival durch zwei Straßburger Handwerker, und bereits zu Anfang des 14. Jahrhunderts, um 1320, setzt mit dem in die Aachener Gegend gehorigen "Karlmeinet" die kompilatorische Arbeit ein, die dem schier unersattlichen Stoffhunger Rechnung tragt und ganz sinngemaß auch aus der vorhofischen Zeit ihr Material gewinnt. Denn nicht mehr die lachelnde Sicherheit des transparenten Formulierens ist dieser Renaissanceepik Sinn, sondern die kraftige, dreidimensionale Fülle, die derbe Spannung, die herzliche Stimmung, die ratselreiche Begebenheit. Es war schon beim historischen Lied von dieser Umlagerung der Bereiche die Rede Bemerken wir hier des weiteren für die eigentliche Epik: An Stelle des Ideenrealismus, der durch die Begebenheiten hindurchspricht, der trotz des Nacheinanders von "Abenteuern" weniger





Bewegung, als eine feste geistige Wirklichkeit in immer neuen Proportionen spiegelt, tritt jetzt ein mitlebendes Ergreifen gerade des einzelnen Geschehnisses Nommalistisch drangt es sich auf Ein psychologisches "Motivieren" der Handlung ist nicht notig, aber erregen muß sie auf den Ausgang hin. Wunderbares. Ratselvolles, Kurioses, Fremdartiges soll sie enthalten, wie die Fulle der umgebenden sichtbaren und unsichtbaren Dinge, die auch unmotiviert sich aufdrangen und enträtselt sein wollen. Wenn dort wie hier kein eigentlicher Schluß stattfindet, so doch in sehr verschiedener Art. Das höfische Epos — seiner Stilart nach wohl am ehesten als spatromanisch zu bezeichnen - rotiert um einen Kreis: das bürgerlich-standische Epos - burgerliche Gotik ware der entsprechende Stilbegriff der Kunstgeschichte --- bewegt sich ohne entschiedene Richtung So vermochte jedes in seiner Art theoretisch die Abfolge der "Abenteuer" unendlich zu vermehren. In all dem macht sich eine neue Zeitauffassung geltend, die auch für die Renaissancewandlungen der Ge-



8 Besturmung der Burg des Nemrot durch Apollonius, Gothaer Apolloniushandschrift, um 1400

schichtsauffassung höchst bedeutsam ist und die endlich einmal eigens untersucht werden müßte. Der wuchtige Apollomusroman des Wiener Arztes Heinrich und anderseits der "Friedrich von Schwaben" sind Neuschöpfungen der sich fassenden jungen Geistesart, die mit den nur zu geläufigen Wendungen vom Verfall des Versbaus und der Roheit der Handlungsführung sich keineswegs abtun lassen. Daß hier dem von Gottfried im Tristan umschriebenen Ideal hofischer Verskunst nicht Genuge geschieht, ist eine Beobachtung, die wenig mehr fordert als einen nicht gerade Tauben. Und auch dazu gehört nicht eben viel, zu bemerken, daß Heinrich von Neustadt jenen lichten, schwerefreien Gradus nie gesehen hat, auf dem Hartmanns "Iwein", Gottfrieds "Tristan", auch wohl Flecks "Floire" sich bewegen. Indessen, auch im Großepos des Wieners ist Deformation und Neuformung mit eins Er kann vermutlich keinen Hartmannschen Vers schreiben; er könnte ihn, was wichtiger ist, auch nicht gebrauchen. Was er im Rahmen des spätantiken Romanschemas an brutalen und rührenden, verblüffenden und begiererregenden Taten und Vorkommnissen, an beängstigenden Verwicklungen und guten Lösungen aus höchster Not mit verschwenderischem, aber erfolgreichem Verschleiß von Spannungsmomenten erzahlt, das ist keine klare, am Metaphysischen disziplinierte Welt

und spiegelt auch keine solche Es ist ein nommalistisches Schwimmen durch unübersehbare, ordnungsfreie Wellen. Kein gehaltenes Staunen, sondern ein Schauern Trotz aller durch Stoff, Gattung und Stamm bedingten Verschiedenheit darf wohl von einer letzten Verwandtschaft mit Frauenlobs unersättlichem, paradoxiefrohem Grübeln gesprochen werden Als selbständiger "meisterlicher" Popularisator der "neuesten" lateimschen theologischen Lateratur (Seemuller) erweist sich der Wiener Arzt dann in seinem stilgleichen Lehrgedicht "Von Gottes Zukunft". Aber über allem waltet doch auch im "Apollonius" die Trinitat Und wie zum mindesten stoffliche Beziehungen von diesem gewaltigen Werk zur Apolloniusprosa der deutschen Hochrenaissancezeit und weiter zum fruhbarocken Amadisroman gehen, so ware es verfuhrerisch, auch zum "Ackermann aus Böhmen" und zu des Kusaners Docta ignorantia den Blick schweifen zu lassen. —

Neben dem "Apollonius" steht minder lastend, frohlicher, traulicher der "Friedrich von Schwaben". Das Marchenwunder ist der Stoff, den er bietet; es gewahrt nun auch die erwünschte Moglichkeit zu immer neuem Weiterspinnen der Erzahlung. Die seelenhafte Herzlichkeit des burgerlich-standischen Liebesliedes hort man bei ihm schon recht deutlich vorklingen

Liegen die Verbindungen von hier zum historischen Lied und zur Ballade, aber auch zu mancher Neuformung der heldenepischen Stoffe, auf der Hand, so nicht minder zu den wissenslustigen und faktenfrohen Reimchroniken, die jetzt in wachsender Zahl entstehen. Schon Rudolfs von Ems Wendung zu diesem Gebiet ist bezeichnend. Ottokar von Steiermark schafft das gewichtigste Fruhrenaissancewerk dieser Art, dessen Grundzuge Scherer treffend kennzeichnete. Aber auch Jans der Jansen Enikel ist gerade mit seiner Tendenzlosigkeit, seiner Gleichgültigkeit gegen führende Ideen, seinem Verfallensein an die Einzeltatsache ein beachtenswerter Vertreter dieser für die Art der damaligen Epik bezeichnenden "Historie", die dann freilich durch den Humanismus in eine andere Sphare gerückt wird

Eine Reihe von Episoden der Jansenschen Weltchronik steht in unmittelbarer Verbindung mit der internationalen Novellistik Schon Jahrzehnte vor Boccaccio ist auch in Deutschland diese Gattung außerordentlich fruchtbar Die Gattungsgrenzen sind freilich nicht streng. Von Konrad von Wurzburgs geschliffenem, intensivem Herzmare, der Erzahlung vom gegessenen Herzen, die im Dekameron wiederkehrt, reicht die Grenze bis zum "Weinschwelg", der unter andern Minnern auch Grâlanden verspottet, den man "sluoc unde sôt und gap in den " vrouwen zezzen", und seine eigene "vroidebare minne" preist "dô huop er ûf unde tranc "daz im diu gurtel zebrast", sie geht weiter zu den schlupfrigen Frauenliststucken, wie sie zu Ende des 14. Jahrhunderts durch den Ausgburger Fahrenden Heinrich Kaufringer recht gut reprasentiert werden, zu den massiven Zoten wie die "halbe Birn", aber auch zu den zarteren Frauentreuestucken, unter denen Schondochs habsburgisierende "Konigin von Frankreich" (letztes Drittel des 14. Jahrhunderts) als Novelle eines Zeitgenossen von Suchenwirt und Teichner bemerkenswert ist Ferner haben wir da novellistische Verserzahlungen von Legendenstoffen, darunter den "Theophilus" mit seiner Marienverherrlichung Der Hohelieddichten Brun von Schonebek hat ihn am Ausgang des 13. Jahrhunderts — eine andere Fortbildungsmöglichkeit — unter Beiseitelassen alles episch Spannenden zum Auftakt eines Mariengebets von leidenschaftlicher Innigkeit gestaltet. Spaterhin wird der Stoff auch dramatisch fruchtbar.

Noch überblicken wir die Geschichte der Versnovelle nicht hinreichend, um darin das Hervortreten von Neuformungen zeitlich naher fassen zu konnen Ansatze zeigen sich jedenfalls schon in der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts, so beim Stricker, wahrend Werke des frühen



Das guldin aue maria





 links. Aus der "Geistlichen Auslegung des Lebens Jesu Christi", Ulm um 1470

10 Titelholzschnitt aus "Rosenkranz unser lieben Frau", Basel 1475.

14., wie der elsassische "Peter von Staufenberg" oder der mitteldeutsche "Busant", noch viel hofisch-ritterliche Luft atmen und nur in der Zartlichkeit des Tons, mit dem hier die Melusinen- und Magelonengeschichte erzahlt wird, das Heraufziehen der neuen Seelenhaftigkeit merken lassen. Man denke nur etwa an die erste Begegnung des Staufenbergers mit der "Melusine":

Do su der ritter angesach,
Verswunden was sin ungemach
Do er die schoene alleine vant,
Sin herz durchschoz der minne brant:
Von herzen wart er sunderfro,
Vil zuhteclich er sprach also.

Got grueze uch, frou, durch alle zuht, Got grueze üch, hochgelopte fruht. Ich grüeze üch, allerschonstes wip, Die ie gewan sel unde lip, Die mir uf erden ie wart kunt: Ich grüeze üch, frouwe, tusentstunt.

(Genauer ware ubrigens zu sagen, daß im "Staufenberger" das Melusinenmotiv literarisch der Aufzeichnung der eigentlichen Melusinensage vorweggenommen wurde, denn diese erfolgte, soviel wir wissen, erst in der zweiten Halfte des 14. Jahrhunderts.)

Etwa gleichzeitig mit diesen Werkchen führen uns die lateinischen "Versfabeln" des Wiener Schulers Adolfus (1315) vor Augen, wie auch die "Vagantendichtung" der Zeit neben ihrer überkommenen Motivik die internationalen Novellenstoffe behandelt. — Daß die rund



 Aus dem Zainerschen Druck des "Heiligenlebens", 1471.



12. Aus dem Zainerschen Diuck des "Heiligenlebens", 1471, der ersten illustrierten deutschen Ausgabe der Legenda aurea.

50 Jahre spater von Lütticher Benediktinern angelegte "Herdringer Vagantenliedersammlung" nichts der Art enthalt, sondern vornehmlich die Gattung der Rügegedichte gegen Mißstände im Klerus bringt, mag vor einer unberechtigten Verallgemeinerung warnen. Gleichzeitig



13 Aus dem Zainerschen Druck des "Heiligenlebens", 1471.

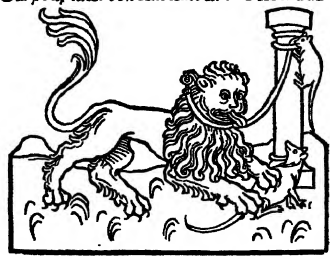


14. Aus dem Zamerschen Druck des "Heiligenlebens", 1471

erinnert diese Liedersammlung daran, daß Zersingeerscheinungen auch die Uberlieferungsweise dieser klerikalen lateinischen Gedichte kennzeichnen. Ein extremer Fall ist die zweistrophige "Invectio contra sacerdotes", die in einer alteren Fassung 30 Strophen zahlt. —

Umgekehrt beziehen auch die Marienlegenden den Kreis der Schüler mit ein, und die fast nur aus Deutschland überlieferte "Novelle" von dem armen Schüler, der mit reicheren Kumpanen eine Wette um die köstlichste Gabe ihrer Damen eingehen muß und von seiner Herrin Maria ein paradiesisch duftendes Buchslein erhalt, mit dessen Inhalt er den Sieg davonträgt, das

### ( Oie roig fatel von tem leiwen und ter maus



15. Aus dem von Zainer um 1475 gedruckten "Buch und Leben des hochberuhmten Fabeldichters Aesopi".

ist eine Dichtung von einem in aller Schlichtheit ergreifenden Liebreiz, und auch hier wird man eine Art deutscher Parallele zum dolce stil nuovo sehen durfen. Anders als in der grubelnden Problemdichtung sind hier die Formen und Formeln des höfischen Frauendienstes mit unvergleichlicher Anmut und Selbstverständlichkeit spiritualisiert, und die inbrunstige Mutter-Gottes-Verehrung der deutschen Renaissance, aus der im 15. Jahrhundert die Rosenkranzbilder geboren werden, sie hat bereits hier oder in der "Schüler"-Novelle von "Marien Rosenkranz" ihren starken dichterischen Ausdruck gefunden, sie laßt im 14. Jahrhundert mehrere große epische Mariendichtungen entstehen. Und überhaupt kommt den

geistlichen Stoffen gerade bei der Neuformung der Epik Bedeutung zu: eine Tatsache, die bei den entscheidenden religiosen Triebkraften des Renaissancegeschehens nicht wundernehmen kann. Was die Literatur weitgehend kennzeichnet, ist ja überhaupt der Drang nach individueller Vergegenwartigung der ehedem uberpersonlich abgehobenen religiös-metaphysischen Wirklichkeit nicht minder als der umgebenden Dinglichkeit. Von dieser historischen Schicht aus erscheinen die Ignatianischen Exerzitien und der Luthersche Vertrauensglaube als zwei Formungen, die bei aller Verschiedenheit doch dieselbe "Mate-

## [Ou profabel vo egnet schwalbe bu te antern .



16 Aus dem von Zainer um 1475 gedruckten "Buch und Leben des hochberühmten Fabeldichters Aesopi".



17. Aus dem von Zainer um 1475 gedruckten "Buch und Leben des hochberuhmten Fabeldichters Aesopi".

rie", eben jene neue Erlebnisweise formen Der Grund, warum hier diese, dort jene Form verwirklicht wird, ist nicht in der neuen Erlebnisstruktur gelegen, sondern in der, wieder mannigfach bedingten, Akzentuierung der Subjekt- und Objektseiten. Bezeichnend für die Literatur ist dabei, daß eine strenge Scheidung in Geistlich-Weltlich bei den Stoffen nicht stattfindet. Gerade die geistliche Kleinerzählung, wozu auch das jetzt zunehmend beliebte Predigtmarlein gehort, hat eine nicht unerhebliche Stelle in der Geschichte der Novellistik überhaupt

Andererseits wird die weltliche Erzahlung vielfach allegorisch durchsetzt - auch dies die Popularisierung einer ehedem theologischen Betrachtungsweise - und damit dem geistlichen Bereich mehr oder weniger eingereiht. Der starke didaktische Zug in der zur Rede stehenden Literatur ist langst erkannt worden. Er hat offenbar nahe Verwandtschaft mit der Problemfreudigkeit, die an der Lyrik zu bemerken war, und zeigt sich, wie sie, untrennbar von der Gegenstandsfreude, die ihrerseits 1a keineswegs rein beobachtend ist, sondern hantierend und deutend. So kann auch der Novellenkern fast dinghaft werden, und viele dieser Novellen vertrugen eine angehangte "Moral", wie sie einer Sonderform, der Fabel, wirklich beigegeben ist. Die Fabel, bezeichnenderweise in jener Zeit "Beispiel" geheißen, ist fur die Art dieser Epik

ungemein aufschlußreich sie verbindet die gegenständlichen, anekdotischen und lehrhaften Zuge und bietet reiche Möglichkeiten für die Ausgestaltung der "Problematik" und spharenverschmelzenden Deutung In Verspaar- und Spruchform wird sie vielfaltig gepflegt und erfreut sich im Suden und Norden gleicher Beliebtheit, führt zugleich antike Stoffe heran, denn ihr Grundstock bleibt Asop Der Berner Dominikaner Ulrich Boner setzt sie um 1330 mit seinem "Edelstein" durch, im Osten pflegt sie Heinrich von Mugeln, im Norden zu Ende des Jahrhunderts der sogenannte Gerhald von Minden, im frankischen Westen bald nach Boner der "Kochbuchdichter", der den Namen König vom Odenwald tragt. Eine Reihe anderer Samnlungen, auch aus Mitteldeutschland, kommt hinzu, so daß der Humanismus im 15 Jahrhundert hier sachlich nichts Neues bringt.

Die "Moral"-Didaktik, in der Fabel mit dem epischen Element als dem "Beispiel" verbunden, wird auch selbständig in der breiten Literatur der gereimten Sittenlehren, Tugendspiegel gepflegt. Schon Thomasins "Welscher Gast" war vom Ethos des Frauendienstes ab-

gerückt. Die Reimpaar-Verdeutschung einer lateinischen Distichensammlung, der "Kato". geht auf diesem Weg weiter, und es ist lehrreich, zu beobachten, wie hier etwa der hofisch-asthetische Begriff der "måze" in biderbem, burgerlichem Sinn umgebildet wird, wie die popular-theologische Problematik sich ausbreitet Damit sind aber auch die Stoffe verbunden, die in den zahlreichen Tischzuchten gesondert behandelt werden. Ähnliche Verbreitung hat der, ebenfalls aus einer laternischen Hexametersammlung des 12. Jahrhunderts übersetzte und später erweiterte, "Facetus". Die letzten Übersetzungen stanimen aus dem 16 Jahrhundert, von Seb. Franck! Die lateinische Vorlage zeigt vorhofisches Ethos Schon das deutsche Teilorigmal aus der Mitte des 14 Jahrhunderts fuhrt hier an charakteristischen Stellen zu einer zwanglosen Umbildung im Sinn der burgerlich-standischen Geistigkeit. Der lateinische Facetus lehrt.

Femineo nunquam de sexu prava loquaris, Sed quanicunque vides, pro posse tuo verearis Si tibi sit coniux semper parere parata, Excolat hanc, veneretur eam tua gratia grata. Si nequam tibi sit linguaque manuque rebellis, Ne secum damneris, eam de iure repellis.

Das erste Verspaar beschließt einen Keim, der sich im höfischen Frauendienst zu einem weitverzweigten Baum entfaltet, wahrend dort mangreta albrethe Panna

1. Januar weifgück Zana

fieberick in signigent Saubana Zana

disabel in signigent Lana

disabel in signigent Lana

disabel in signigent Lana

disabel in signigent Lana

18 Aus Conrad Bothos "Chroneken der Sassen". Druck von P. Schoeffer, Mainz 1492.

die Gedanken über die "kone", das Eheweib, literarisch ganz zurucktreten. Der Übersetzer des 14. Jahrhunderts behalt die Gedanken des ersten Teils in unverkennbar minniglichen Formulierungen bei, aber selbstandig angeeignet wird der zweite:

Du solt von kemen wiben Üble rede triben, Sunder wol nach diner macht Si eren tac unde nacht Hastu ein wip, das da wil sin Bereit nach dem willen din, Di soltu staete eren Und ir lop gern meren Wil aber di husvrowe din Muotwillic gegen dir sin, Di mahtu wol von dir slan, Darumb mac si keine rede gehan.

Und wie die Spruchdichtung gelegentlich ironische Sittenlehren erteilt, so fordert eine Parodie zum "Kato", man solle ohne Morgensegen aufstehen, das Gewand verkehrt herum anziehen, die Hande nicht waschen, ungestum reden, den ganzen Tag fluchen und schelten, der Frau den Rücken zerschlagen und ähnliches Wichtig bleibt die Selbstverstandlichkeit, mit der die Verehrung Gottes, die Ehrfurcht gegen die Kirche und die Priester an der Spitze dieser kasustischen Sittenlehren steht.

In den weiteren Kreis der gereimten Sittenlehren gehören Suchenwirt und der Teichner mit ihren Lehrdichtungen, und wie ernst diese ott "naiv" wirkende Problematik im Grunde



Er künig nimpt gestalt nach eg/
nem lebendigen kunig- wann ter soll siezen in seine palast in purpuz geklegzet. Das bezeutet die ein mit tugenzen bid mit gnabe bektönet vind beklegzet mit zem soll zes kungs mut vid will sein

geziere ond beffert an ben bingen foll er leuchte vos antern leuten als er in felteint an tem gewante epit kron foll er haben auff feinem haupt-das beteuttet fein hole wirdigkepot. wann fein wirte ift feinem rolch ein eie wann all fein onteren plickent in an ond leind im gehalam. In ter gelinchen hand foll er haben egn gulom apffell zo mit erzepgt og er feg epn befeher ond enn teplet aller femer ontettan mit imselber over mit seinen verwelein. In ver gewechte handfoll er habe epn zepter das beceutet fem krafft vno genechtikent wimit et die bolen foll bezwinge die mit leib nach mit gat nit mugen gegampt wer ten touon fpucht Salomon Gerechtikent hat ge letzt die kron beskungs. Des erfen foll er kung fein fanffunutig vno foll von im leuchten barmber tzigkent-vovem spucht Senera hintz Necom. Auf

### Schachkonig.

10. Aus dem Zainerschen Druck des verdeutschten Schachbuchs des Jac. de Cessolis, 1477.

ist, wie sie mit dem gelebten Leben verbunden bleibt, das mag man aus Fragen ermessen wie der, nach welchen Gesichtspunkten man sich zum Eintritt in den ehelichen Stand oder ins Kloster entscheiden solle, oder wem ein Mensch zu vergleichen sei, der ein großer Meister heiße und doch keine Tugend besitze, eine Frage. deren bekannte Losung im seelsorgerlichen Schrifttum der Zeit - ein Lebemeister sei mehr als noch so viele Lesemeister - man also nicht als etwas damals ganz Ungewöhnliches, am allerwenigsten als etwas Unkirchliches ansehen kann Auch das standisch orientierte Rugegedicht, voller Bezugnahme auf die sozialen und politischen Zeitverhaltnisse, gehort hierher. Gerade weil es sich literarischen Ausdruck fur die massive Wirklichkeit seiner Gegenwart sucht, ist es literarhistorisch, nicht nur kulturgeschichtlich wichtig, und was oben uber den Vers- und Rhythmuswandel zu sagen war, gilt auch hier es handelt sich nicht nur um den Verfall sinnlos gewordener Formen. sondern um das Schaffen neuer literarischer Pragungen aus dem neuen Auffassen der Wirklichkeit Man sieht leicht, wie auch die fur den "Modernen" schwer begreiflichen Gegenstandsgedichte, die Wappen beschreiben und Hausrat aufzahlen, zu dieser neuen Problemdichtung gehören.

Sie gewinnt sich ein weiteres, fruchtbares Feld in der allegorischen Schachspieldichtung, die besonders während des 14. Jahrhunderts blüht. Hier vermag sich ja in der Tat die neue Sehweise, der Drang nach be-

deutsamer Perspektive an hochst geeignetem Gegenstand zu bilden und gestaltend auszuwirken. Ein italienischer Dominikaner, Jacobus de Cessolis, hatte um 1300 dies neue Land entdeckt. Er fand in Deutschland langwahrende freudige Aufnahme und Nachfolge In Stein am Rhein verfaßt Konrad von Ammenhausen sein an 20 000 Verse umfassender Schachzabelbuch — Hartmanns Iwein zahlt rund 8000 Verse —, Schwaben hat in Heinrich von Beringen, Niederdeutschland in Meister Stephan seinen Schachdichter, und im folgenden Jahrhundert dehnt Meister Ingolt, ein elsässischer Dominikaner, in seinem "Goldenen Spiel" das Allegorisieren auch auf andere Spiele aus, wahrend daneben das Werk seines italienischen Ordensbruders in lateinischer und deutscher Sprache behebt bleibt Die ganze Literaturgruppe zeigt anschaulich, wie der Renaissancegeist den Einzelgegenstand seiner Umwelt ergreift und sich durch ihn zum Nachdenken anregen laßt. Die Schachfiguren mußten

dieser, neue Lebenstypen gebarenden. Zeit unmittelbar die Stande vergegenwärtigen. Sie reizten zur Verknupfung mit sozialer und persönlicher Sittenlehre, sie gaben Anlaß zu praktischen Anweisungen etwa für die Tatigkeit des Arztes. der vom funften Bauern repräsentiert wird, aber auch zum Einreihen lehrreicher Anekdoten, zur Mitteilung von Wissensstoff, etwa uber die Größe Babylons, das im Schachbrett angedeutet sei So haben wir auch hier Gegenstandsfreude, Didaktik, novellistische Unterhaltung und Sphärenproblematik in einem. Und wieder ist von innerer Architektonik, von sachfreier Proportionierung bei dieser Gebrauchsliteratur der bildungs- und wissensdurstigen Schichten nichts vorhanden, wieder bemerkt man ein direktionsloses Neben- oder Nacheinander.

: Aber deshalb fehlt doch der Zusammenhang nicht. Er ruht nur nicht in der asthetischen Zuordnung oder in logisch schlüssiger Verbindung, er erwachst noch weniger aus subjektiver Rhythmik, die das Mancherlei verschmölze. Er liegt gerade in der Sphare der Allegorie, in der sich vieles mit vielem berührt; jener geheimnisvollen Sphare, die



Schachkönigin.



Schachbauer.

 Aus dem Zainerschen Druck des verdeutschten Schachbuchs des Jac. de Cessolis, 1477.

erst jetzt, wo die irdischen Dinge als solche ergriffen werden, an den irdischen Dingen erschlossen ist. Wie wenig mit dieser "Entdeckung" eine Abkehr vom Übernaturlichen gegeben zu sein braucht, das zeigt nicht nur die ungeheuer reiche ausdrucklich religiöse Literatur der Zeit, die sich um die irdische und überirdische Wirklichkeit mit einer ehedem unbekannten persönlichen Ergriffenheit bewegt — davon wird weiterhin noch zu reden sein. Gerade die zugleich sachliche und allegorische Sehweise beweist unwiderleglich, daß die Einzeldinge keineswegs als solche isoliert werden, daß ihr wieder und wieder umgrübelter übersinnlicher Zusammenhang als steter Hinweis auf ein Gemeinsames erlebt wird. Und dies Gemeinsame dürfen wir wohl in der Tatsache des Geschöpfseins finden. Was hier popularphilosophisch umtastet wird, das hebt im folgenden Jahrhundert der Kusaner in das Licht scholastischmystischer Spekulation. Das radikal Neue, die Belanglosigkeitserklärung des Schöpfungs-

glaubens, die Entwertung der allegorisch andeutbaren Seinsbezüge und die Alleinheitschaft des mittellosen Vertrauensglaubens führt — wie sehr man auch auf den antithomistischen Fideismus in der Spatscholastik als vorbereitend hinweisen mag, — erst Luther für seine Anhanger zum Sieg, und das aus anderen Kraften heraus, wie sie in der vorhergehenden deutschen Renaissancehteratur nur zum Teil sichtbar werden

Verwickelter als bei der Schachdichtung hegen die geschichtlichen Zuge bei der Minneullegorie Zwar haben wir auch hier jene Verbindung anekdotischer und moralischer Elemente, jene Problematik des Eins im Vielen und das Hm und Her der Faden, die vom greifbaren Einzeldung zum Geistigen laufen, und daß sich hier der Gedankenstreit zwischen Ideenrealismus und Nominalismus wiederholt, wird sich kaum leugnen lassen. Aber das alles vollzieht sich doch an einem Stoff, der schon fruher seine Prägung erfahren hatte, eine Prägung von großer Festigkeit, die nicht so leicht umzuschmelzen war So wird diese Gattung aufschlußreich werden fur das ruckweise Gegeneinander von uberkommenen erstarrenden Formungen und neuen, formsuchenden Kraften, fur die offenbar unstetige Wandlung des Minneethos zum Liebesgefuhl, für das Nebeneinander verschiedener Strukturen in einer Zeitspanne, wenn wir erst die Chronologie dieser Dichtungen genau überblicken. Der Abstand zwischen der Minnegrotte und ihrer allegorischen Ausdeutung durch Gottfried im Tristan und einer Allegorie des 14. Jahrhunderts wie der Minneburg, die noch im folgenden Jahrhundert mehrfach abgeschrieben wurde, ist jedenfalls nicht damit umschneben, daß man mit Gervinus feststellt, das Renaissancegedicht sei "voll von dem seltsamsten Schwulste, den übertriebensten Wolframschen Übertreibungen und von Exklamationen", es habe "an unsinniger und falscherhabener Manier, an Mischung des Sonderbarsten mit dem Plattesten" kaum seinesgleichen. Fruchtbarer ist der neuerdings von Huizinga erbrachte Nachweis, daß der "Roman de la Rose", diese große epische Minneallegorie, den "Herbst des Mittelalters" im burgundischen Kulturkreis bis tief ins gelebte Leben hinein mitgeformt habe Das laßt erkennen, wie allegorische Dichtung jener Zeit keineswegs den Makel der Unechtheit, Belanglosigkeit, Fremdheit trug, mit dem sie einer zum unmittelbaren Ichbekennen drangenden Epoche behaftet scheint. Indessen ist doch ein geschichtlicher Unterschied zu beachten Die burgundische Hofkultur ist eine kunstlich konservierende Zuchtung, ist einzigartiger Herbst des Mittelalters, der den Fruhling der Renaissance freilich nicht ganz auszuschließen vermag Die gleichzeitige allegorische Liebesdichtung in Deutschland wird dagegen weithin zum Ausdruck eines neuen Lebenswillens und steht mit anderen Renaissanceerscheinungen in genauem Zusammenhang.

Mit all dem soll keineswegs behauptet werden, daß die Minneallegorie der deutschen Renaissancezeit abgehobene asthetische Gebilde befaßte, denen zu Unrecht ein Platz neben Schöpfungen Wolframs oder Dantes vorenthalten wurde. Fur das, was wir heute mit einem gewissen Anspruch auf kanonische Geltung "Weltliteratur" zu nennen gewohnt sind, ist jene Dichtung in der Tat belanglos Ebenso gewiß ist es aber anderseits belangvoll, zu sehen, daß "Weltliteratur" nicht nur besondere "Gute", sondern auch besondere Struktur hat, und daß diese Struktur nicht die allein mögliche und nicht die allein verwirklichte ist. Gewiß besagt es etwas, wenn der unbekannte Verfasser der "Minneburg" oder der namhafteste Minneallegoriker des 14. Jahrhunderts, Hadamar von Laber, stillstisch Wolframs Bahnen nahe sind, wenn Hadamar seine "Minnejagd" ebenso in der Titurelstrophe abfaßt wie ein gutes Halbjahrhundert fruher jener Albrecht seinen "Titurel". Ebenso vielsagend aber ist es, daß in Gottfrieds Tristan, diesem Epos unbedingter Minne, gerade auf der Höhe der Handlung, beim Waldleben des Minnepaars, die erste deutsche Minneallegorie erscheint, jenes wundervolle Gedicht von der

Minnegrotte und ihrer "spiritualen" Bedeutung, das erst neuerdings durch Fr Ranke gebührende Wurdigung erfahren hat — Ubrigens klingt bereits hier die Jagdallegorie vorübergehend au. — Sind in der ninneallegorischen Dichtung des 14 Jahrhunderts die feindlichen Welten der beiden großen Epiker zu einer neuen Einheit zusammengezwungen. Es liegt doch vielnicht so, daß in der Dichtung der beiden ahnlich wie bei Walther neue Erlebnismomente auftreten, die dann weiterhin zu Dominanten des Lebens werden und die getrost als renaissancehaft bezeichnet seien

Indessen, trotz dieser Beziehungen gehören Wolfram und Gottfried nicht sowohl in eine andere Wert- als in eine andere Weltschicht, wenn man sie mit Hadamar vergleicht oder mit Suchenwirt oder dem Teichner, die in ihrer ausgebreiteten Dichtung auch die Minneallegorie gepflegt haben. Gottfrieds Grottenallegorie setzt den Ideenrealismus der Stauferzeit voraus Sie gestaltet den tragenden geistigen Grund, die ontologische Wirklichkeit, in der das Minnegeschehen gewissermaßen potentiell beschlossen ist Auf die leuchtende Festigkeit der in der Allegorie zur Sicht kommenden geistigen Grotte bezieht sich durch eine Art platonischer Methexis die "Geschichte" von Tristan und Isolde. Und weiter wird mit Hilfe der Allegorie der Abstand der irdischen Minnerealitat von der Minneidee zum Ausdruck gebracht Es ist sehr zu beachten, wie dabei schon Gottfried die Klagen über den "Verfall" der echten Minne ausspricht, die im 14. Jahrhundert so vielfaltig ertonen.

Die Ausbreitung der allegonisierenden Dichtweise im 14. Jahrhundert deutet auf einen Wandel der Erlebniswerse hin Es wird offenbar werthin allegorisierend erlebt. Geschichtlich gehört das in den breiten Popularisierungsvorgang, der im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts einsetzt, denn die allegorisierende Methode ist, um das noch einmal zu sagen, zunachst theologischer Besitz. Religiöses Geschehen liegt also offenbar auch dem Aufblühen dieser Art Dichtung zugrunde. Was aber den Strukturunterschied zwischen Gottfried und Hadamar als Vertretern von Zeithaltungen ausmacht, ist die verschiedene Art der Schichtenbeziehungen, die jeweils in der Allegorie zur Geltung kommt. Und das trifft nicht nur die Minneallegorie an. Statt des Seins durch Methexis scheint in der deutschen allegorischen Dichtung der Frührenaissance ein neuartiges Ineinander-Verwobensem der verschiedenen Seinsschichten die maßgebende Auffassungsweise zu bilden; ein Verwobensein, das bei aller Greifbarkeit des Gegenständlichen doch die festen Grenzen des Begrifflichen durchlassig macht und bei dem die festen und die beweglichen Punkte des Beziehungssystems wechseln können, ja beinahe wechseln müssen. Daß die Ideen in die "Dinge" eingesogen, ja wohl aufgesogen sind, daß die Dinge als undurchsichtig in sich selber stehend aufgefaßt werden, daß dabei ein Gewebe von allegorischen Zuordnungen sie verbindet, das ist die gemeinsame Grundlage, auf die alle Unterschiede der "Renaissancedichtung" von der Kunst der höfischen Klassiker zurückzugehen scheinen. Mit "kristallînen wörtelîn" in und von dieser "neuen" Welt zu dichten, ist wesentlich unmöglich. Es ist lehrreich, zu sehen, wie auch Hadamar, der das höfische Ethos bewahren will, aus dieser labyrınthischen neuen Welt heraus schwerflüssig und verschlungen spricht. Die umgebende Wirklichkeit ist gebietensch geworden. Mit ihr ästhetisch zu spielen kraft des sichernden Blicks auf eine unerschutterliche Distanzordnung der geistigen Welt, zu der die Dinglichkeit sich analogisch verhalt, ist bei dem Verschlungensein fast aller Distanz nicht mehr moglich. Wegweiser durch das lockende und drohende Labyrinth müssen gefunden werden. Im drastischen Ereignis faßt man sie oder wohl auch im Aussprechen der derben, dingvollen Schwankhaftigkeit gewisser Wirklichkeitsschichten, oder man dreht und wendet stockend und zah die allegorischen Beziehungen, wenn man nicht die qualende Last der Dinge



22. Aubetung der Konige, muttelrheinisch, 1. Druttel des 15. Jahrhunderts.

mit gewaltigem oder gewaltsamem Aufschwung in das Meer des religiosen Erlebens zu reißen sucht.

Diesem neuen Sehen, Horen und Fuhlen hat sich eine Welt fast verschlossen und eine andere fast aufgetan, und noch ist erst ein Rhythmus da, aus dem sich Weltbilder formen mussen Die formende Kraft aber ist noch nicht hervorgetreten. Nur im religiösen Bereich macht sie sich geltend

Der kurze Überblick über die deutsche Fruhrenaussanceepik - daß ihre gattungsmaßige Vagheit gerade kennzeichnend fur sie ist, wird deutlich geworden sein, wenn auch den Grenzverwischungen nicht im einzelnen nachgegangen werden konnte - sollte im gegenwartigen Zusammenhang nach Moglichkeit zergen, daß den verschiedenen Erscheinungen doch ein gemeinsamer Beziehungsquell zugrunde liegt, wiewohl er in verschiedenem Ausmaß an ihnen teilhat. Epenkompilation. Allegorik, Didaktık, Novellistik, Legende, Minnerede, Schwank, sie ordnen sich einer neuen Ebene zu, die

durch eine neue Erlebnisart bestimmt ist. Wenn dabei von Ansatzen zum "Volksbuch" noch nicht zu reden ist, wahrend gleichzeitig das burgerlich-standische Liebeslied bluht, das man denn immerhin Volkslied nennen mag, so ist das für das "Volkslied"-Phanomen um so lehrreicher, als die Lyrik der Zeit unverkennbar derselben Ebene zugeordnet ist wie die Epik.

Und auch das Drama weist auf dieselbe Grundlage Nach den beiden Hauptrichtungen hin ist das festzustellen. Im Neidhart-Spiel des 14. Jahrhunderts und wohl auch in dem Spiel von den sieben bösen Weibern tritt eine bis dahin ahteransche Schicht in das literarische Bereich ein. Bezeichnenderweise arbeitet jenes mit höfischen, allerdings inzwischen stark "abgesunkenen" Motiven, dieses mit klerikalen Anderseits setzt jetzt im ernsten, noch immer ausschließlich religiösen Spiel die Ausbreitung der volkssprachlichen Partien ein, die das Ganze aus dem kultisch-hiturgischen Bereich herauszieht und popularisiert. Aber die Zusammengehörigkeit geht weiter. Beiderseits findet sich der stilistisch grundlegende drastische Zug; drastisch im Sinn der gegenstandlichen Vergegenwartigung verstanden Die Tatsache, daß diese Drastik im Bereich des Heiligen sich sehr anders verwirklicht als in dem des Naturlichen, wird darüber nicht wegtauschen.

Man hat langst bemerkt, daß zwischen den Schwankspielen und den weltlichen Szenen der religiosen Spiele wie z B der um den Salbenkramer kristallısierten Handlung oder den Teufelsepisoden Abhängigkeiten bestehen, die eine gegenseitige Beeinflussung annehmen lassen. Aber es hegt doch nicht so, daß in die geistlichen Spiele damit ein Riß kame. Vielmehrlaßt sich ein Standort finden, von dem aus die Verwurzelung der beiden, scheinbar heterogenen stande in derselben Mittesichtbar wird. Und das dürfte dann wohl der maßgebende Standpunkt sein. Das derbe, seßhafte Lachen über das Naturlichste des Natürlichen, über die



23 Hans Multscher: Kreuztragung.

korperlichen Funktionen, ist die angemessene Reaktion der Seele, die auch das Übernatürliche ergreifen, sich seiner anschaulich erlebend vergewissern, es leibhaftig ausdenken, aussprechen will. Der Wirklichkeitshunger dieser Zeit ist noch völlig unberührt von naturwissenschaftlichem Kritizismus. Sehen, Fühlen, Hören des Korperhaften, Ergriffenwerden vom Übersinnlichen, das gehört hier zueinander. Der Mensch, der vom Schlag geruhrt wird, wie er im Spiel sieht, daß selbst die Furbitte der Jungfrau Maria den törichten Jungfrauen keine Verzeihung erwirken kann, und der andere, der schallend und immer wieder lacht, wenn er im Spiel sieht, daß die Bauern dem Neithart an Stelle seines Fruhlingsveilchens für die Herzogin eine wenig wohlnechende Frucht unter den Hut praktizieren: das sind nicht zwei unvertragliche Typen, das ist derselbe realitatserschütterte Mensch gegenüber zwei verschiedenen und doch geheimnisvoll einander zugeordneten Wirklichkeitsbereichen. In gewissem Sinn läßt sich sogar sagen, daß gerade das Verschlungensein der heiligen und der weltlichen Szenen im religiösen Spiel des 14. Jahrhunderts den bedingungslosen Realitatsmut der heraufziehenden Renaissancehaltung literarisch verkörpert. Wenn in der Magdalenenepisode der absinkende Minnedienst Raum findet, wenn die Teufelsszenen derbe Alltagsbilder dem Gesamtbild einbeziehen, wenn wie im Katharinenspiel zarte Liebesfloskeln neben brutalen Marterbefehlen stehen können, so zeigt sich darin allerdings etwas von der Popularisierung dieser Gattung, aber weder eine



24. Kreuzigung, böhmisch, Mitte des 14. Jahrhunderts.

Entreligionisierung noch die Unfahigkeit zu homogenem Werk, sondern ein Gesamtsinn, dem der Himmel anders, aber nicht minder wirklich ist als the Erde Es kann wohl kaum als ein kunstlerischer oder geistiger Mangel der gleichzeitigen Passionsbilder bezeichnet werden, daß sie Menschen ihrer Gegenwart zeigen. Dieselbe Voraussetzung liest offenbar den weltlichen Partien der Spiele zugrunde Freilich ist hier von der abschleifenden Humanitatsidee im Geist der Goethe-Zeit gar nichts zu bemerken. Wer die tragende Einheit, die Harmonie in der Richtung der autonomen ()rganizitat suchte, der würde ebenso notwendig zu einer Fehlanzeige kommen, wie ihm das Zehnjungfrauenspiel und das Theophilusspiel als unverembar erscheinen mußten, weil dort Marias Furbitte nichts mehr, hier noch alles vermag. Denn erst die Einsicht, daß diese Spiele Schopfungen des deutschen Renaissance-Katholizismus sind, erschließt den Zugang zu ihnen Erst von dessen Erlosungs- und unreflektiertem Schöpfungs-, Kirchenglauben aus als dem Einheitsort im Übernatürlichen wird der weder schönende, noch verzerrende "Realismus" der naturlichen Welt verstandlich, in den diese Spiele das Wunder der Gnadenwelt hineinzustellen wagen.

Unverkennbar sind hier freilich Möglichkeiten einer Abspaltung des naturlichen Bereichs gegeben Aber sie in Notwendigkeiten umdeuten heißt die schlichten historischen Gegebenheiten vergewaltigen.

Noch eins ist in diesem Zusammenhang anzudeuten. Weder die aristotelische noch die lessingsche Theorie des Dramas ist fur das gerstliche Spiel maßgebend gewesen. Es erwuchs bekanntlich aus der liturgischen Feier, und es blieb auch weiterhin transzendent orientiert. Damit ist gesagt, es hat nichts mit der Tragodie zu tun, und es geht nicht im Kreis des autonomen Menschen auf. Seine "Handlung" wird nicht nur durch Psyche, Charakter und Schicksal seiner Helden bestimmt, sondern vornehmlich vom Verhalten des freien Willens zur dargebotenen Gnade und zur herangetragenen Versuchung Nicht erst im katholischen Barockdrama, sondern bereits hier ist Himmel und Erde und Hölle der Ort der Handlung, die demgemaß keinen Platz für einen Deus ex machina hat; Deus und Diabolus sind ja stets gegenwärtig. Und damit hangt erganzend zusammen, daß hier keine innerseelischen Konflikte im Wechselspiel dramatischer Zwiesprachen gestaltet werden sollen Diese Wechselreden haben eher Verwandtschaft mit erklarenden Bildsprüchen Das Nacheinander der Bilder aus der Wundergeschichte der Menschwerdung ist das eigentlich Lebendige, die sinnenfällige Veranschau-

lichung dieser Bilder das, worauf es ankommt; die Worte, die Verse haben in der Ökonomie des Ganzen vornehmlich kommentierende Bedeutung, sei es, daß die Bilder selbst, sei es, daß die Gefuhle der in das Geschehen verwebten oder der es betrachtenden Menschen kommentiert werden Wenn man von einer Spiellogik reden darf, so ist sie nicht die des antiken und modernen Immanenzdramas, sondern die des heilsgeschichtlichen Wunders. Eine eigene Verschmelzung epischer und dramatischer Zuge ist das Stilmittel, das diese Logik dichterisch zum Ausdruck bringt, und nach dem zuvor Ausgefuhrten wird man hier unschwer dasselbe Ordnungssystem erkennen, dem die allegorische Betrachtungs- und Dichtweise geschaffen wurde, wie man andererseits die parallelen Tendenzen in der Epenkompilation und in der Stoffkreiserweiterung der geistlichen Einzelspiele nicht verkennen kann — die Frankfurter Dirigierrolle des Baldemar von Petersweil aus der Mitte des 14. Jahrhunderts gibt ein machtvolles Beispiel fur die Erweiterung des Passionsspiels zum Leben-Jesu-Spiel, das, von Vorund Nachspiel eingerahmt, sich über zwei Tage hinzieht. Wenn aber die theatergeschichtliche Forschung mit Recht die Abhängigkeit des Spielbaus vom Bühnenbau betont, so ist doch zu bemerken, daß eben auch diese Simultanbühne nicht aufgezwungene Gegebenheit war, sondern ebenso wie die Spielbücher aus jener Auffassungs- und Willensweise hervorging,

Eine einlaßliche Darstellung hatte die einzelnen Gruppen der Weihnachts-, Passions-, Auferstehungs-, Weltgerichtsspiele, der Marienklagen, der Fronleichnams-, Legenden- und Mırakelspiele in ihrer Eigenart und ihrer zeitweiligen Verschlingung und landschaftlichen Verzweigung zu verfolgen. Wo es dagegen darauf ankommt, die Ausbildung der schrifttümlichen Grundformen allgemein zu umschreiben, muß davon Abstand genommen werden. Es war nur zu versuchen, die neuen Formen dieser Dichtung als gemäße Formungen der neu in die kulturschaffenden Kreise hineingeborenen Lebenskrafte zu verstehen. Ein glühendes Ergreifen der kirchlichen Verkundigung, die in möglichst weitem Umfang dem gelebten Leben eingereiht werden soll als das Übernaturliche und doch von der Natur nicht Ablösbare - man beachte den tiefen allegorischen Sinn der Teufels-, Kramer- und Soldatenszenen als der Haupttore weltlicher Elemente — erwies sich auch hier als der Grundzug der deutschen Frührenaissance. Es wird kaum nötig sein hervorzuheben, daß die Spiele ebensowenig wie die anderen Gattungen der bürgerlich-standischen Kunst in sich selbst stehende, abgehobene asthetische Gebilde sind. Treffend hat Nadler die Analogie zum Wirken der Bettelorden betont: "Die gesamte geistige und geistliche Bildung der Zeit nahm in den Spielen von Christi Leben und Leiden lebendige Gestalt an, die scholastische Schriftauslegung, die mystische Sinnbildfreude, der festlich gestimmte Geist des neuen Bürgertums und nicht zuletzt die gewaltige Bewegung der Bettelorden. Da sie wie Jesus und seine Junger das Evangelium auf Straßen und Platzen predigten, den Zöllnern und Fischern, den Werkleuten und allen, die in kleinen Hütten wohnen, so war es ihr Stil: die frohe Botschaft, das göttliche Wunder in Krippe und Kreuz, anschaulich, bildnisweise, in der Sprache des Volkes auf offenem Markte dargestellt." Damit sind denn auch die wichtigen Beziehungen der Spielkunst zur gleichzeitigen bildenden Kunst angedeutet. Daß der Musik in dieser Schauspielkunst ein besonderer Anteil des Hörens zukommt, brauchen wir nicht nur aus der Gesamtstruktur zu erschließen; die handschriftliche Überlieferung zeigt es uns. Aber die stilgeschichtlichen Einsschten in die Musik der deutschen Frührenaissance scheinen noch nicht genugend gefördert, um zur Erhellung literaturgeschichtlicher Erscheinungen verwendet werden zu konnen. Nur soviel erhellt von dieser Seite, daß die Spiele eher zur modernen Oper als zum modernen Drama in Parallele gesetzt werden können. Aber nicht einmal die Frage, ob den vielsagenden Anklangen des Zehnjungfrauenspiels an die Lauden-



25. Auferstehung Hohenfurt, Mitte des 14. Jahrhunderts.

poesie (und damit an die Geißlerlieder der folgenden Zeit) auf musikalischem Gebiet eine Entsprechung zur Seite geht, ist bislang geklart.

Wenn die Nennung der Oper aber dazu angetan sein sollte, den Blick weiterzuführen bis zu Goethes Faust und Wagners Buhnenweihfestspiel, so 1st sehr-zu beachten, daß der Blick dann über einen unausfüllbaren Abgrund hinweggeht. Für das deutsche Renaissancespiel ist die künstlerische Formung nurdas unumgangliche Mittel, um das zu erreichen, worauf es eigentlich ankommt, namlich die sinnlich greifbare Vergegenwartigung, die belehrende, bestatigende, belustigende, erbauende Veranschaulichung der gelebten und geglaubten Wirklichkeit. Davon, daß eine Welt-

anschauung durch dichterische Gestaltung oder durch ein "Gesamtkunstwerk" in eine aus eigener Kraft harmonische Kunstsphare himibergehoben wurde, davon kann hier gar nicht die Rede sein. Und nicht nur, weil die Texte (die ubrigens furs 14. Jahrhundert am reichsten aus Mitteldeutschland, dann aus Niederdeutschland und auch aus dem Alemannischen erhalten sind) eben bloß den Text, aber nicht das "Schauspiel" geben, weil vieles der realistischen Szenen. etwa die Fesselung der törichten Jungfrauen durch den Teufel, wortlosem Spiel überlassen bleibt, vermögen sie dem auf neuzeitliche hohe Kunstliteratur eingestellten Leser kein getreues Bild zu bieten; etwas anderes ist wohl noch bezeichnender; das Leben dieser Spiele quillt nicht aus der Gestaltung, ja nicht einmal aus dem Gehalt des Werks, sondern aus dem Gegenstand, der primar im Glaubensakt erfaßt wird. Wenn das Spiel als solches ergreift, so ist das akzidentell, die Substanz ist das im Spiel unmittelbar und allegorisch gespiegelte Wunder der Gnade in der Welt. So gewinnt, was über die Gebrauchskunst zu sagen war, weittragende Bedeutung. Die Texte gehen naturgemaß nicht auf dichterische Endgultigkeit. sondern auf Mitteilung, Verstandlichung; sie sind im eminenten Sinn "sachlich". Der Zugang zur Mitte dieser Spiele ist nur da gegeben, wo der Glaubensakt gegeben ist Wo das nicht der Fall ist, können sie nicht "gebraucht" werden oder doch nur sinnwidrig, wie es etwa sinnwidrig ist, die Liturgie ästhetisch zu genießen. Literarisches Kunstdrama und religiöses, in gewisser Beziehung aber auch weltliches Spiel sind inkommensurabele Größen.

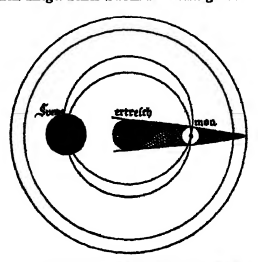
In diesen Zusammenhang reiht sich nun auch der vielfach kompilatorische Charakter der Spielbucher muhelos ein. Man könnte abkürzend sagen: hier soll gespielt und muß darum ein Text geschaffen werden, nicht umgekehrt. Und der Text, wenigstens im geistlichen Spiel, hat von vornherein seine festen Bestandteile, um die herumgeschrieben, deren Zahl und Stellung abgewandelt werden kann. Man bemerkt ohne weiteres, daß diese Entstehungsweise, das Neu-Verbinden, Abstreichen, Umdichten, Hinzudichten, Kompilieren, der Entstehungsweise des sogenannten Volksliedes nächstverwandt ist. Nimmt man hinzu, daß hier noch mehr als in der Lyrik das Stadtbürgertum die soziologisch tragenden Krafte stellt — tragend nicht nur im geistigen, sondern auch im wirtschaftlichen Sinn; es liegt ja auf der Hand, daß finanzielle Leistungen erforderlich waren, damit wirklich ges pielt werden konnte, und diese Leistungen wurden jetzt in weitem Umfang vom Stadtburgertum getragen —, so wird denn ungefähr umschrieben sein, in welchem Sinn der Ausdruck "Volksspiel" berechtigt ist.

## 2. FACHLITERATUR

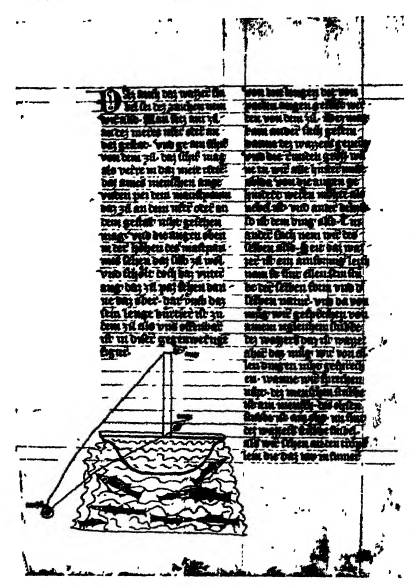
Man wird in einer literaturgeschichtlichen Überschau keine wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung erwarten. Anderseits war schon eingangs zu betonen, daß es gerade für die Renaissancezeit nicht angängig ist, die deutsche Literatur als Dichtungsgeschichte im neuzeitlichen Sinn darzustellen. Auch was jene Zeit als Dichtung bietet, ist Dichtung doch in anderem Sinn als die Werke der Neuzeit, so lautete die Behauptung. Sie ließe sich auch dahin ausdrücken, daß in der Literaturgeschichte primär nicht die Wertigkeit, sondern die Struktur der Dichtung sich ändert. Auf die Veranschaulichung dieser schlichten Tatsache war unter anderem das Absehen des vorhergehenden Abschnitts, die Betrachtung der neuen dichterischen Grundformen, gerichtet. In der, durch den Zusammenhang gebotenen, Vereinfachung zeigten sie sich gehaltlich und gestaltlich als bestimmt von einigen gemeinsamen Grundzügen, die in den verschiedenen Traditionsbahnen jeweils mit verschiedener Deutlichkeit hervortraten. Dem neuen Versgang, der unflussigen Satzfügung, der kompilatorischen, anekdotischen, didaktischen Art des "Nacheinander", das ja nicht nur der epischen Gattung eignete, schien eine bestimmte "Auffassungsweise" zugeordnet. Sachliches und zugleich allegorisches Sehen bei mehr gemüt-

haftem als rationalem Erleben bot sich als deren bezeichnender Grundzug dar. Ein merkliches Streben
nach Popularisierung der zuvor gradualistisch abgesonderten geistigen Bereiche war unverkennbar;
ob wesentlich jenen anderen Zügen zugehörig oder
nur faktisch hinzutretend, mußte dahingestellt bleiben. Daß die neue Auffassungsweise als solche eine
Verneinung der kirchlichen Lehre von Natur und
Übernatur hätte mit sich bringen müssen, war nicht
zu beobachten (wir sprechen ausdrücklich von der
kirchlichen Lehre, nicht von extremistischen Forderungen einzelner Aszeten).

Es muß nun weiter bemerkt werden, daß auch die "Fachliteratur" jener Zeit nicht in der neuzeitlichen Kategorie Fachliteratur aufgeht. Und auch diese Feststellung kann, sofern sie historisch, also undogmatisch gemeint ist, nicht den Sinn haben,



26. Aus Konr. v. Megenbergs "Deutscher Sphaera".

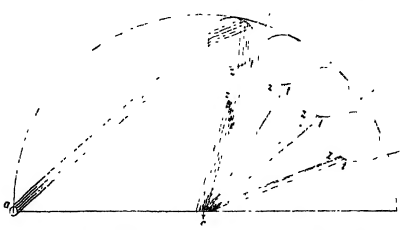


27. Aus der Münchener Pergamenthandschrift von Konr. v. Megenbergs "Deutscher Sphaera", 14. Jahrhundert

jene Zeit hatte noch keine ..echte" Fachliteratur gekannt - jedes "noch nicht" oder "schon" in diesem Sinn setzt ja eine dogmatische Entwicklungslehre voraus Für den Historiker kann es sich nur um die Feststellung handeln, daß eben auch dieses Literaturgebiet in der Kraftelagerung und -ordnung seiner "Gegenwart" eine eigene Artung besitzt oder gewonnen hat Es wenigstens kurz zu beobachten, ist nun gerade wegen solcher Gleichzeitigkeits-Zusammenhange unerlaßlich Die Literaturwerke rein als solche stehen völlig außerhalb des historischen Geschehens Wollen wir sie geschichtlich verstehen der aussichtsreichste Weg zu ihrem Selbstverstandnis, den man denn immer als Historismus hinstellen mag -, so werden wir sie als Symptome geistigseelisch - leiblichen schehens" verstehen mussen Die symptomatische Bedeutung aber der Fachliteratur wird die der "schonen" erhellen helfen und umgekehrt.

Fs wurde wiederholt bemicht, wie die burgerlich-standische Dichtung sich in popularisierender Form der klerikal-wissenschaftlichen Problematik bemächtigte. Es muß nun hinzugefugt werden, daß die zimftige Wissenschaft unabhangig davon und nach wie vor in der lateinischen Sprache ihre Bahn weitergeht. Fredich liegt die Frage nach dem Vorhandensein unmittelbarer Einflüsse zwischen der Fachwissenschaft und der Dichtung noch im Dunkeln. Selbst Lütckes "Studien zur Philosophie der Meistersanger" (1911) begnügen sich mit der allgemeinen Feststellung vom Nebeneinander platonisierender und aristotelisierender Zuge, und noch immer fehlt eine Untersuchung, die für den jüngeren Titurel ein Gegenstuck zu der Quellenforschung an Dante zu geben versuchte. Einen wertvollen Vorstoß bedeutet nur Kißlings Arbeit "Die Ethik Frauenlobs" (1926) und von der andern Seite her Grabmanns "Thomas v Aquin/Kulturphilosophie" (1925) und "Mittelalterliches Geistesleben" (1926). Indessen durften schon heute in der vorbewußten Erlebnisschicht gemeinsame Neigungen für Dichtung und Fachwissenschaft sich feststellen lassen. Von gewissen Beziehungen zu Okkam,

emer sozusagen nommalisti-Auffassungsweise der dinglichen Wirklichkeit in der Dichtung war beruts zu reden. Die neue Gegenstandsfreude in der Literatur hat auf wissenschaftlichem Gebiet ihre Entsprechung Nur darf man hier nicht moderne exakte Naturwissenschaften suchen: die liegen ersichtlich nicht einmal m der Willensrichtung der Zeit. An der Hand des Aristoteles bildet die Scholastik eine spekulative Psychologie aus, deren subtile Begriffsbildungen fur die heraufziehende Ausbildung des individuellen Ichbewußt-



28 Aus Meister Dietrichs "De iride et radialibus impressionibus, Kap. 38: De modo, quo colores iridis inferioris perveniant ad visum".

seins nicht belanglos bleibt. Die großen naturkundlichen Enzyklopädien eines Albertus Magnus, Vinzenz von Beauvais, Thomas von Chatimpré aus dem 13. Jahrhundert wollen die uberwaltigende Fulle der kreaturlichen Dinge nennend aneignen und begrifflich ordnen. Sie werden in der Folgezeit durch deutschsprachliche Übersetzungen und Bearbeitungen popularisiert; so sehr entsprechen sie dem Willen der Zeit. Daneben lebt der vor der aristotelischen Periode entstandene Lucidarius ebenso popularisiert kräftig weiter. Die Sphaera mundi, von Sacro-Bosco um die Mitte des 13. Jahrhunderts verfaßt, wird im folgenden Jahrhundert durch Konrad von Megenberg als "Das kurtz puch von der gestalt der werlt" verdeutscht. Bis ins 16. Jahrhundert blieb Sacro-Boscos Werk dem Mathematikunterricht der Universitäten zugrunde gelegt. Es ist heute nicht mehr möglich, Roger Bacon als den einzigen Naturwissenschaftler jener Zeit hinzustellen. Auch er ist nicht Naturwissenschaftler im nachkartesianischen Sinn, und auch er steht in seiner Zeit keineswegs auf einsamer Warte, sondern innerhalb der lebhaften, widerspruchsvollen Diskussion der Frührenaissance. Die hochscholastischen Untersuchungen über den Begriff des unendlich Kleinen und des unendlich Großen bilden den Ausgangspunkt einer wissenschaftsgeschichtlichen Bewegung, die fur die Anfänge der modernen Mathematik wichtig ist: sie fuhrt zur Lehre von den Indivisibeln hin. Um 1300 leistet der deutsche Dominikaner Dietrich von Freiberg, ein Ordensbruder Meister Eckharts, mit seinen Arbeiten über den Regenbogen nicht Unerhebliches auf dem Gebiet der Optik. Derselbe Forscher aber --- und das ist bezeichnend für die leitenden Gesichtspunkte dieser Naturkunde — strebt auf metaphysischem Gebiet, nach und zum Teil gegen Thomas, einen selbstandigen Ausgleich zwischen Augustinismus und Aristotelismus an. Noch deutlicher zeigt sich das Durcheinanderwogen verschiedener Denkelemente im 14 Jahrhundert bei den namhaften "Physikern" Albert von Sachsen und Marsilius von Inghen. Logische und naturforscherische Untersuchungen verbinden sich bei ihnen, wobei sie meist an Aristoteles anknupfen. Albert wird in gewissem Sinn Begründer der analytischen Geometrie Als Geologe hat er sich von Avicenna anregen lassen. Seine Werke gewinnen auf das Italien der Renaissance unverkennbaren Einfluß. Marsilius ist uns neuerdings durch G. Rutter in seiner symptomatischen Bedeutung für die Einfuhrung der "Via moderna" an den jungen deutschen Universitaten sichtbar gemacht worden. Grundsätzlicher Nominalist, zieht er doch keineswegs die Konsequenzen Okkams, sucht eine Metaphysik aufzubauen, in der aristotelisch-thomistische Elemente einen ansehnlichen Platz einnehmen, und steht namentlich als Theologe mit seiner Lehre von den gottlichen Ideen viel näher bei Thomas und Augustin, zwischen denen er vermitteln will, als bei Okkam, ja er mißt den Aussagen über Gott eine Fassungskraft bei, wie sie Thomas nicht anerkennt. Solche Tatsachen sind richtunggebend auch für den Sinn dessen, was über den nominalistischen Zug in der volkssprachlichen Dichtung zu sagen war. Auf die Abstraktionen von wenigen Lehrsystemen sind geistesgeschichtliche Vorgange nicht zurückfuhrbar, am wenigsten aber fur jene Zeit, in der die Fäden aller geistigen Gebiete "hinüber-, heruberschießen".

Es darf ja meht übersehen werden, daß damals auch die charakteristische Renaissancewissenschaft, die Alchemie, aus arabischer Saat reichlich zu keimen beginnt. Und dabei kommt die Autoritätenlust oder -angst dieser "Faust"-Geister unverhohlen zur Geltung, wenn Schriften wie das "Compositum de compositis" oder die "Secreta alchymiae magnalia" als von Albertus Magnus oder Thomas stammend ausgegeben

werden. In der Gelehrsankeit der Meistersinger spielen die banalisierten Geheimwissenschaften ihre Rolle. Aber oberirdisch und unterreißen wach ein sie auch als selbstandiges Fach weiter und werden in der Hochrenalissance als Theosophie Zauberkunst, Goldmacherei, Hexenwesen punktuell sichtbar, wobei die Astrologie ein Bindeglied zu den offiziellen Wissenschaften abgibt.

Von Aufklarung-zugen im Sinne Wolffs und der moralischen Wochenschriften zeigt die Renaissance, in Deutschland durch ein selbstbewußtes, partikularistisch-okonomisch gerichtetes Burgertum neben den Fursten getragen, wahrlich nichts. Ja, die auf deutschem Boden entstandenen staatstheoretischen Schriften eines Marsilius von Padua, Okkam, Lupold von Bebeuburg scheinen doch erst rund ein Jahrhundert später, während der konziliaren Erregung, zu breiterer Auswirkung zu kommen. Aber auf der ganzen Breite der wissenschaftlichen Front, im Fachschrifttum, macht sich in kaum bestreitbarer Entsprechung zur ständischen Unterhaltungsliteratur eine Neuorientierung des Sehens und Zuordnens bemerkbar, und wiederum finden wir uns von den literarischen Dokumenten auf eine vor der literarischen Formung liegende erlebnismäßige Neugeburt verwiesen, eine Neugeburt, in die, wie es scheint, frühmittelalterliche Kräfte eingegangen sind, die der hochmittelalterliche Gradualismus absorbiert oder doch literarisch verborgen hatte.

Zu Ausgang des 13. Jahrhunderts wagt sich an der Pariser Hochschule ein auf arabischen Lehren weiterbauender Pantheismus unverhullt hervor. Den Ideenrealismus fuhrt Scotus ins antinominalistische Extrem. Die neuplatonisch-augustinische Richtung hilft die Spaltung zwischen Spiritualismus und Naturalismus verfestigen. Es ist bekannt, welche Rolle der Platonismus in der italienischen Renaissance-philosophie spielt. Aber plotinisch gefärbt und augustinisch gedeutet, wie er dort ist, zieht er sich überhaupt als breiter Strom durch das Denken des sich neuformenden Abendlandes und geht die mannigfachsten Bindungen ein. Die vernumftfeindliche aszetische Richtung, die wir schon im Mittelalter gelegentlich hervortreten sehen, gewinnt durch den Nominalismus, wiewohl ohne dessen Willen, aus der Lehre von den zwei Wahrheiten eine neue theoretische Begründung, und Antiaristotelismus und Nominalismus bereiten geistesgeschichtliche Voraussetzungen für die lutherische Bewegung. Die populär-theologischen Strebungen von oben und von unten, tief verwurzelt in einer sich neu formenden Religiositat, drängen und führen zu volkssprachlichen Übersetzungen der hl. Schrift, die naturlich von "Fachleuten" zu leisten waren.

Ob die deutsche Prosaübersetzung des alten und neuen Testaments, die in der Mitte des 14. Jahrhunderts in Bayern oder Böhmen entstand, waldensischen Ursprung hat, ist zum mindesten unentschieden Daß aber aliterarische Kräfte der biblizistischen Bewegung aus dem historisch schwer faßbaren Kreis der Waldenser stammen, steht fest; nur darf man nicht übersehen, wie die um 1200 hervorbrechenden neuartigen Seelenkräfte, die zunächst in Südfrankreich häretische Richtung nahmen, durch die Bettelorden kurchlich geformt wurden. So vollzieht sich auch auf diesem Gebiet das Renaissancegeschehen m einer für uns vielfach noch unentwirtbaren Verschlingung verschiedener Kräfte, Tendenzen und Krafttrager, und wenn in Wikhiff und Huss die antikatholischen Moglichkeiten des Biblizismus durchschlagen, so zeigt etwa der Kreis der Brüder vom gemeinen Leben, daß dies keineswegs die einzigen Moglichkeiten sind. Die Renaissance als solche ist eben weder kirchlich noch antikirchlich; was man dahin mißverstanden hat, liegt vielmehr offenbar darin, daß neben die kirchlichen Formungen der sich neubildenden Erlebnismöglichkeiten jetzt belangvolle außerkirchliche treten.

Wenn der Meistersinger Heinrich von Mügeln die Psalmen mit dem Kommentar des Franziskaners Nicolaus von Lyra, dieses noch für Luther wichtigen Exegeten, verdeutscht und in seiner Vorrede zu diesem Werk solche Übertragung damit rechtfertigt, daß "die Laien so zur Andacht geführt werden", so kommt darin ein sichtlich verbreitetes Verlangen zum Ausdruck, etwas wie "Devotio moderna". Irgendeine weitere Tendenz aber läßt sich hier schwerlich feststellen. Die Devotio moderna führt bekanntlich unter anderem zu den Exercitia spiritualia Loyolas weiter, und Heinrich von Mügeln gehort zu dem Prager Kreis Karls IV, der zur Erhaltung der Rechtgläubigkeit in seinem Königreich die Inquisition herbeiholt. Burdachs Bezeichnung des 14. Jahrhunderts als "Jahrhundert der Laienbibeln" ist mißverständlich.

Auch den geistigen Mittelpunkt dieses Kreises, den Bischof von Leitomischl und Hofkanzler Karls IV. Johann von Neumarkt, kann man, soweit sich bis jetzt übersehen laßt, für waldensische Tendenzen nicht ins Feld führen. Als Übersetzer der dem Augustin zugeschriebenen Soliloquia ("Buch der Liebkosung"), als erfolgreicher religiöser Pädagoge augustnischer Richtung steht er, wie schon unsere kurzen Andeutungen über die verschiedenen Strömungen der kirchlichen Scholastik zeigen, durchaus nicht allem. Und auch sein Wirken zur Einbürgerung des italienischen Humanismus ist mehr durch den personlichen Kontakt mit Petrarca und Rienzo, als durch die geistige Einstellung einzigartig im 14. Jahrhundert Der bereits in anderem Zusammenhang genannte Marsilius von Inghen, geburtiger Niederländer, Pariser Magister und führender

Professor der jungen Heidelberger Universität verwendet in einem offenen Brief an den deutschen Konig um 1380 umtangreiche Stucke aus Petrareas "De vita solitaria" und hat in seiner charakteristischen Bibliothiek neben thomistischen okkannstischen, augustmischen Werken, neben Plato, Euklid, Galen, Aristotelesneben den Alexander- und Trojaromanen auch Cicero und Seneca, Lukan und Valerius Maximus, den Heinrich von Mugeln verdeutschend bearbeitet hat und den Burdach "eines der Grundbucher der heraufziehenden Renaissance" nennt Betont man anderseits den Fortgang gerade Bohmens zum Hussitismus, so zeigt das "Malogranatum", das der bohmische Zisterzienserabt Gallus von Königssaal um 1370 verfaßte, wie auch in dieser Landschaft die geistige Richtung der Renaissance nicht an sich eindeutig festgelegt ist. Jenes Werk stellt sich namlich offenkundig zu dem reichen geistlichen Schrifttum kirchlicher Observanz, das Bonaventutas Art, wie sie im Handbuch der Seelenfuhrung "De triplici via" greifbar ist, auf den Wegen des Franziskaner-Aszetikers David von Augsburg weiterführt

Es spielt sich eben auch hier in Bohmen ein echter Renaissancevorgang mit mannigfachen Neuformungen ab Ein leidenschaftlicher Bußprediger wie der Augustiner Konrad Waldhauser ist eine Gegenerscheinung zu den westdeutschen Aszetikern, und selbst daß er von den Dominikanern wegen Ketzerei belangt wurde, ein Gegenstuck zu dem wenige Jahrzehnte früheren Prozeß gegen den Dominikaner Eckhart, an dem Franziskaner führend beteiligt waren Die Bedeutung des bohmischen Fruhhumanismus darf keineswegs unterschatzt werden. Von seiner dispositionsschaffenden Wirkung ganz zu schweigen, trägt er zur Aufnahme des romischen Rechts und damit zur Umbildung entscheidender Denkformen bei. Seine popularisierende Auswertung bereitet der num verlangten Prosaliteratur richtunggebende literarische Formmittel. Und daß hier im Osten, nicht im alten Südwesten, der Grund der neuhochdeutschen Gemeinsprache gelegt wird, ist nicht nur sprachgeschichtlich ungeheuer folgenschwer; gibt doch die sprachliche, namentlich die syntaktische Formulierung den zu sagenden Gedanken und Gefühlen erst die letzte Bestimmung. Nur darf, was in Bohmen geleistet wird, vom gesamtdeutschen Renaissancevorgang nicht allzusehr isoliert werden.

Um die Lage der Fachliteratur richtig zu sehen, gilt es schließlich noch einen Zug zu bemerken, der allzu leicht unbeachtet bleibt und der berücksichtigt werden muß, wo der auch literarhistorisch wichtige Renaissance-Weg der katholischen Geisteswelt vom avignonesischen Exil der Päpste über Schisma und Konzilien zum abschließenden Reformkonzil in Trient verstanden werden soll. Gerade in den folgenschweren ersten Jahrzehnten des 14 Jahrhunderts entstehen auch in Deutschland namhafte lateinische Fachschriften ausgesprochen thomistischer Richtung, und ihre Verfasser haben zum Teil auch in der deutschsprachlichen Erbauungsliteratur eine beachtliche Stelle; es sind Männer wie Nikolaus von Straßburg, Johann und Gerhard von Sterngassen, Johann Picardi von Lichtenberg, Jakob von Metz, Heinrich von Lübeck. Erst neuerdungs sind sie von Grabmann wieder ans Licht gezogen worden. Wir stehen ja auch hier erst in den Anfängen und werden nach so unerwarteten Funden mit weiteren Überraschungen rechnen müssen und die Moglichkeit zugeben, daß die produktive Tradition des ausgesprochenen Thomismus in den folgenden deutschen Jahrzehnten ebenso als Weg zu der spanischen Hochblüte des Thomismus im 16. Jahrhundert sich herausstellt, wie die spanische Mystik als mit der altdeutschen zusammenhängend erkannt worden ist.

Wie dem aber auch sei, unumgänglich ist es, im Gesamtwerk des hl. Thomas selbst nicht einseitig nur ımmer die Kronung der mittelalterlichen Denkarbeit zu sehen. Selbstverstandlich gehen solche Erscheinungen wie er nucht im Historischen, in der Summe von Epochenkomponenten auf, sondern reichen in eine überzeitliche Sphäre hinein. Wiederum ist unverkennbar, daß in seiner theologischen Summa die überragende Synthese der mittelalterlichen Philosophie und Theologie vollzogen ist. Aber Mittelalter und Renaissance stehen in der Geschichte ja nicht als scharf abgeschnittene Blocke, nicht als ausschließende logische Gegensatze hinteremander wie These und Antithese, sondern auch hier formen Akzentverschiebungen auf den wandelreichen Verschmelzungen von Ererbtem und neu Aufquellendem ein Neues, das doch selber stets im Wandel ist und das als jeweilige Gegenwart doch Vergangenheit und Zukunft in sich schließt. In der Tat verlauft die Geschichte nicht so, daß hinter Thomas ein Einschnitt erfolgt wäre, und wir werden uns entschließen mussen, die historischen Folgerungen aus den bisherigen Forschungsergebnissen zu ziehen. Mit immer stärkerem Nachdruck wird darauf hingewiesen, daß Thomas mit seiner aristotelischen Begründung der Philosophie im ganzen Bereich des Natürlichen auf die Zeitgenossen geradezu revolutionär gewirkt hat, und wir wissen, wie nicht nur innerhalb der Gelehrtenwelt heftig gegen seine Neuerungen reagiert wurde, sondern auch kirchliche Stellen zunächst einschritten. Wir sehen bei ihm humanistisches Quelleninteresse sich anbahnen, wenn er eine Aristotelesubersetzung aus dem griechischen Urtext auregt, um sich von der arabisch-neuplatonisch getrübten Überlieferung frei zu machen, wenn er seine Schriftstellerzitate genauer anfuhrt als Albertus Magnus, Roger Bacon, Duns Scotus, wenn er als erster die Unechtheit mehrerer gefeierter

Worke, derunter des Later de causes corkennt. Dies und die Luzidität seines Latein lassen es verstehen, daß ther haden-thefall to Saladata-tegrer Lasmus you kotterdam thin einen vir non suo tantum saeculo magnus wernt dem an Grundlichken, gesundem Ingenium und sollder Gelehrsamkeit keiner der neueren The blocker Que his more. Wir wissen, shall Thomas im Gegensatz zum Platonismus, Philonismus, zur augustinisch-arabaskan Ricktung, aber auch zu semem Lehrer Albertus in der Sinneserfahrung unter Ablehnung der gottischen Erleuchtungstl.com die curzige Quelle aller naturlichen Erkenntnisse gesehen hat. Manser, der uller die al Fragen im Dieus Thomas" seit 1924 trefflich unterrichtet, hat auch gezeigt, wie Thomas auf Grund der Lehre von Akt und Potenz scharfe Grenzhnien zwischen Philosophie und Theologie, zwischen Natur und Chernatur zig, wie er damit der Philosophie auf ihrem Gebiete die Autonomie vindizierte Anto subts dessen bedarf es kaum noch eines Hinweises auf die Sicht eines relativen Selbstwertes der irdisch matarlichen Bereiche um zu zeigen, daß in dieser bahnbrechend neuen Grenzsetzung bedeutsame geistesge-chielitliche Autriebe beschlossen sind. Von hier gesehen erscheint Thomas geradezu als kirchlicher Remaissancephilosoph, wofern man wenigstens unter Remaissance eine ganze Zeit und nicht nur eine ihrer p. lemischen Tendenzen versteht. Die Wirkung der von Thomas durchgesetzten Grundmotive des Denkens un Renarsanregeschehen ist bei dem heutigen Stand der Forschung noch gar nicht abzusehen Daß sie im allgemeinen unterschatzt wird, mag sehon aus den wenigen Andeutungen hervorgegangen sein. Was sich für die literarhistorische Betrachtung daraus unter anderem ergibt, ist eine Mahnung, die sogenannten weltoffenen Ziege behutsam festzustellen, ohne sie in vorschnellem Dogmatisierungseifer sogleich als Erschemungen "antik-heidnischen Leben-gefuhls" zu buchen und ohne sie der sogenannten Weltfeindlichkeit der christlichen Aszese als unvereinbar entgegenzustellen Ein derartiges prumtiv-dualistisches Verfahren kann auch die literarhistorische Wirklichkeit nur zugunsten einer müßigen Konstruktion vergewaltigen

Mussen wir demnach das Wirken thomistischer Antriebe nicht nur in der Theologie und Philosophie, sondern auch in der Philosopie und den Naturwissenschaften suchen, wodurch die vielverzweigten Zusammenhänge auf dem Gebiet der Fachliteratur noch verwickelter werden, so erkennen wir neuerdings minerhalb dieses Gebiets mindestens einen Bezirk, in dem thomistische Elemente zu den ausschlaggebenden gehören, und dieser Bezirk beansprucht besonderes literarhistorisches Interesse, weil hier ganz neue literarische Formen geschaffen worden sind: es ist das deutschsprachliche geistliche Schrifttum der Renaissance

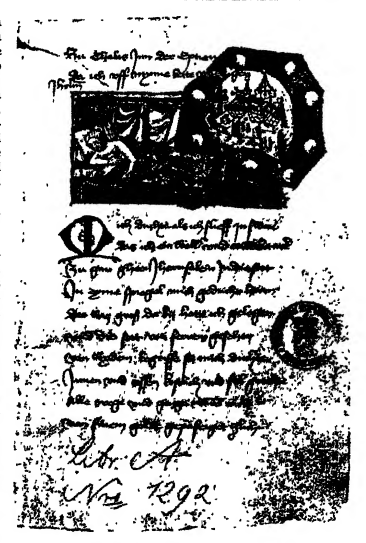
Literarhistorisch gesprochen handelt es sich bei diesem Schrifttum um populärtheologische Fachliteratur, nämlich um eine Literatur, in der die Ergehmisse klerikaler Wissenschaft, der spekulativen Theologie und der scholastischen Psychologie, mit einer zuvor ungewohnten Umuttelbarkeit in den Dienst der Seelsorge gestellt und in die Hande Ungelehrter gegeben werden. Und hier wird denn ein im vorhergehenden immer wieder hervorgehobener Grundzug des deutschen Frührenaussanceschrifttums sehr greifbar: diese Literatur terminiert nicht im Literatursein, sondern im Angewendetwerden; sie ist ausgesprochene Gebrauchsliteratur, zum Behuf der Seelenführung verfaßt und aufgenommen. Schon die Gattungen, die hier gepflegt werden, sagen das unmißverständlich. Predigt, Traktat, religiöse Vita, Brief, sie haben nicht literarische Existenz, sondern Wirken auf das gelebte Leben zum eigentlichen Ziel. Nicht einmal reine Erkenntnis als solche bezwecken sie, sondern Erkenntnis als Mittel richtiger Aszese, und die Gestaltung asthetischer Wirklichkeit liegt ganz außerhalb ihres Blickfeldes. Wenn einige der populärtheologischen Autoren, wie Seuse, in ihrem literarischen Schaffen auch asthetische Werte verwirklicht haben, so sind das außerwesentliche Nebenergebnisse wie sie auch in der gelehrten Fachliteratur, etwa bei Thomas oder Bonaventura, beobachtet werden konnen

Die Seelsorge der Bettelorden, namentlich die Nonnenseelsorge der Dominikaner, hat große und richtunggebende Bestande dieses Schrifttums hervorgebracht. Aber auch hier ist die korrelative Art des Geschens zu beachten, die den inneren Zusammenhang von Renaissance und Neuformung sichtbar macht. Die neue Art der Sellenfuhrung entspricht, ja folgt einer neuen Erlebnisart der zu Fuhrenden. Mystische Kontemplation tritt freiheh nicht erst in der Geisteswende zu Ausgang des 13 Jahrhunderts auf, aber ein neuartiges religioses Erleben, dessen Anfange sich für unseren Blick in unbeurkundeten Spharen verlieren, bricht um die Mitte des 13. Jahrhunderts in die für ums greifbare, weil schrifttumlich fixierte Ebene durch Michthild von Magdeburg in dem Eisleben benachbarten Kloster Helfta, Hadewijch in den Niederlanden, wahrscheinlich in der Antwerpener Gegend, sind die sichtbaren Zeichen. Und die Schriften der Niederlanderin weisen ums wenigstens auf einen der Kreise, von denen die Bewegung schon früher getragen wurde, auf die mulieres vulgariter dictae beginnae. In der Tat, diese nicht streng klösterlich geregelten Veremigungen von seelenhaft religiös bewegten, die Ekstase suchenden Frauen, die wir seit dem Ausgang des 12. Jahrhunderts sich bilden sehen, konnen wir als ungeforinte Renaissanceerscheinungen ansprechen. Und Mechthild

von Magdeburg neben Mechthild von Helfta und Gertrud der Großen lassen uns literarisch fassen, wie jene Krafte um diese Zeit jedenfalls auch innerhalb der Klostermauern Fuß gefaßt haben Wenn überdies personliche Beziehungen Hadewijchs nach "Sachsen" bezeigt sind, so ist die Moglichkeit eines Zusammenhangs zwischen der niederlandischen und der mitteldeutschen Bewegung nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen, zumal Mechthild von Magdeburg selbst zunachst als Begine gelebt hat.

Die literarischen Formelemente deren sich Hadewijch und Mechthild bedienen stammen aus der höfischen Minnedichtung. Sie gewinnen dabei einen neuen Sinn auch dies ein Fall der Formumbildung von innen her, die man bei Hadewijch bereits mit der Ausbildung des dolce stil nuovo verglichen hat -, aber offenbar haben sich doch eben diese Formpragungen als die am besten brauchbaren angeboten, und es ist wichtig zu bemerken, daß weder an die Predigtform der Zeit noch an die Formen der latemischen wissenschaftlichen Literatur angeknüpft wird. Die gedanklichen Formen weiter, mit denen das neue ekstatische Erleben gefaßt wird, sind aus augustinischen und bernhardmischen Elementen gewonnen; sie mußten besonders geeignet sein, die Ausbruche einer in beseligendem Leiden gluhenden Gottesminne in Worte und Satze gerinnen zu lassen

So viel ist indessen deutlich, daß hier die Moglichkeiten zu verschiedenen Formungen gegeben waren und drängende Aufgaben einer neuen Seelsorge lagen Hier ist nun schon symptomatisch, daß der uns überlieferte Vorbericht zu dem



29 Aus der Berleburger Handschrift der "Pilgerfahrt des träumenden Monchs", um 1400.

"Fließenden Licht der Gottheit" von Mechthild berichtet, sie sei dem Licht und der Lehre des Predigerordens gefolgt. Als nämlich zu Ende des Jahrhunderts die Dominikaner mit der Nonnenseelsorge betraut wurden, herrschte bei ihnen schon im wesentlichen die Lehre des Aquinaten. Und sie war es denn auch, die fur die endgultige Formung der Bewegung die entscheidenden Kräfte lieferte.

In Hermann von der Loveia, einem der fruhen Vertreter der neuen Predigtweise, fassen wir einmal den persönlichen Zusammenhang zwischen jener Renaissancebewegung und den sie ergreifenden formenden Kräften. Hermann ist nämlich um 1300 Lektor der Leipziger Dominikaner, und als solcher wird er in dieser Zeit zum Zeugen gemacht für die Wahrheit der Gesichte, die Gertrud die Große in ihrem "Legatus divinae pietatis" aufgezeichnet hat. Nach anderer Seite hin ist es aufschlußreich, zu sehen, wie um dieselbe Zeit Dietrich von Freiberg, dessen theologisch-philosophische und naturwissenschaftliche Werke bereits zu nennen waren, mit volkssprachlichen Predigten der neuen Art einen lange nachwirkenden Ruf gewinnt. Die Seele wolle er versenken in den Grund ohne Grund, berichtet ein Gedicht, das ihn neben Eckhart stellt. Und von ihm wird die Lehre überhefert: "Der zu dem Lichte kommen will, der muß lesen und leben und Gott innerlich bitten, daß er ihm das Licht offenbare Er muß lesen mit Fleiß alle Sinne, die von diesem Lichte geschrieben

mel. leben abge - thirden, non-rich lauter erhaben uber das Irdische; Gott bitten innerheb, emfaltig, demutig und bielten Sucres in absterbender Chang aller Selfstigkeit, wachsend in der Tugend vollkommener Ge-Lissenheit in Christo Jesu" Dentsche Werke sind von Dietrich freilich nicht erhalten oder wenigstens noch nicht wurdergemeilen aber zo vol ergibt sich aus den Zeugnissen, daß er an den Anfangen der Neuformung nuhrend mitgewirkt hat. So wirkt dem auch seine fachwissenschaftliche Arbeit z B. bei Tauler sichtbar nach Indessen must betomt werden, dall nicht nur die Dominikaner die Neuformung durchgeführt haben Gerade in den Anfangen sehen wir emen englischen Karmeliten in Frankreich, Schottland, Irland und Deutschland diese Richtung wirk am vertreten. Und der angeführte Lehrspruch Dietrichs zeigt auffallende Verwandtschaft mit einem aszetischen Grundbuch der ganzen Bewegung, dem Incendium amoris Bonaventurn, dessen Aufrill in die Worte gefaßt ist: "Dreifach ist die Art, auf dem dreifachen Weg emporzustreben, namlich durch Lesung und Betrachtung, durch Gebet und durch Beschauung "Wie jenes Dominikanerwort thesen Aufrill des geistlichen Lebens wiedergebt, so wurde schon allein das franziskanische Incendium und neben ihm in Deutschland die aszetische Traktatsammlung des Franziskaners David von Augsburg den starken Anteil franziskanischer Elemente an der neuen Bewegung dartun, wenn wir auch nicht auf Autoren wie Marcus von Iandau (gest. 1302) hinweisen konnten, wenn auch nicht die Bedeutung der Theologie Bonaventuras für das niederlandische Schrifttum des geistlichen Lebens nachgewiesen ware. Und das ist um 50 verstandlicher, als die er Zweig der Franziskunertheologie mit seinen stark augustimsch-arabischen Beständen der neuen Ekstatik besonders willkommene Ausdrucksformen bieten mußte.

Aber auch hier geht es nicht an, die Geschichte in wenige handliche Schemata zu pressen. Gerade der Mann desson seelsorgerliches Wirken die Formung der neuen Elemente in Deutschland aufs nachdruckla hate bestimmt hat, der die Vereinigung des scholastischen Fachgelehrten und des Populartheologen beunder, eindringlich verkorpert, der Magister Eckhart, ist durch neuere Forschungen als ein in wichtigen Zugen thomistisch orientierter Denker erwiesen worden Daß er als Seelenfuhrer die Ergebnisse seiner fachwissenschaftlichen Werke zugrunde legt und paränetisch ausmunzt, kann nur den wundernehmen, der mit den geschichtlichen Bedingungen der Zeit nicht vertraut ist. Wichtig aber ist für das Verständnis der deutschen Frührenaissanceliteratur, daß Eckharts gesamtes Wirken zu den Geheimnissen zieht, von denen Thomas ın den Quastionen über das analogische Sein der Schöpfung handelt. Ahnlich wie Dietrich von Freiberg verstärkt Eckhart dabei die augustmisch-neuplatonischen Denkelemente, und er schwelgt in paradoxen Formulierungen, wenn er zu aszetischer Befeuerung das zugleich demutigende und erhebende Bewußtsein vom Innesein des Schöpfers in den Geschöpfen zu wecken sucht, ohne doch die unergrundliche Transzendenz desselben Schöpfers preiszugeben. Kampflos ließen sich freilich die neu emporwogenden Elemente nicht prägen, und wie häretische Sekten sich der Lehre des Gefeierten bemachtigten, um deren Paradoxien in ihrem Sinn mißdeutend festzulegen, so schritt man auch von der Gegenseite dazu, einzelne kühne Formulærungen aus dem berichtigenden Zusammenhang zu lösen, sie stellenweise sogar in haretischem Sinn zu verstümmeln und so in Rom zur Verurteilung zu bringen, wo eben die Errores der Begarden und Beginen über den Stand der Vollkommenheit und die der Fraticellen über die Kirche und die Sakramente verdammt worden waren Was Seuse und nach ihm Nikolaus von Kusa ausdrucklich sagen, Ruygbroek und Tauler durch ihre Lehrrichtung bekräftigen, daß nämlich Eckharts Sprechweise mißverstandlich, sem Lehrwille aber nicht häretisch nicht pantheistisch war, scheint sich der heutigen Forschung zu bestätigen. Immerhin sehen wir Eckhart sellet sich gegen Nachschriften seiner Predigten wenden, die seine Worte im haretischen Sinn entstellen, und so zeigt sich überhaupt das geistliche Schrifttum des Jahrhunderts zwar in dem Hauptbestand des uns Bekannten kirchlich korrekt, aber umgeben und unterstromt von Kraften, die in die neue dominikanisch-franziskanische Formung nicht aufgehen. Eckhart, Seuse, Ruysbroek polemisieren gegen die "wilden" Schoßlinge, in Straßburg stellt Ruhnan Merswin seine schwarmerischen Mystifikationen neben Taulers gesunde" Lehre, im Traktat von der "Schwester Katrei", im "Meisterbuch" fließen aus verschiedenen Quellen die Tendenzen zusammen, die freie Laienbewegung uber die kirchlich geformte Aszetik zu tellen Und so sehr betont werden muß, daß die mystische Spekulation ein Teilgebiet der scholastischen Theologie dall das Leben der Gottesfreunde ein Teilgebiet der kirchlichen Aszetik, daß Mystik im eigentlichen Wortsinn nicht Literatur, sondern eine Gebetsstufe ist, so ist doch nach der historischen Seite him festzuhalten: schon die Anwendung der deutschen Sprache in diesem populärtheologischen Gebrauchsschrifttum paßt das Gedankengut der hochscholastischen Theologie der neuen Erlebnis- und Auffassungsweise an Die afiektiven, die gefühlsmaßigen Elemente gewinnen einen stärkeren Akzent, einen breiteren Raum, Literarhistorisch aber ist noch wichtiger, daß hier auch vornehmlich ein Zug zur Geltung kommt, der bei der hürgerlich-ständischen Literatur als strukturbestimmend beobachtet wurde: das Verlangen nach gegenstandlicher Vergegenwartigung. Und zwei Erschemungen des weltlichen Schrifttums inden wir hur an der zentralen Stelle wieder. Sie hangen mit der eben berührten zusammen. Man vergegenwartigt sich das irdische Leben des Gottmenschen, der "ewigen Weisheit" und des gemarterten Jesus, mit unerbittlicher, geradezu naturalistischer Gegenständlichkeit und laßt sich eben dadurch mit spiritualistischem Aufschwung über alle Dinglichkeit hmauf bis an die Schwelle tragen, wo nur noch freie Gnade weiterführen kann in das Mysterium der Einung. Und man umkreist "minnesiech" das Geheimnis, in dem bei aller "Andersheit" die Kreatur mit dem Schöpfer verbunden ist. Was sich dort in allegorisierender Dichtung auswirkt, ist hier Lebensnerv des Tuns, des Wollens und der Zielsetzung geworden, und wir brauchen uns nicht auf die ausdrücklichen geistlichen Allegorien zu beschränken, wie sie als Palmbaumtraktat. Tochter Syon, Kloster der Seele usw. sehr zahlreich erscheinen, wenn wir die Verwandtschaft hervorheben, die weltliches und geistliches Schrifttum umspannt

Die ganze Bewegung aber ist keineswegs auf Deutschland beschrankt, sondern erstreckt sich weit über das Abendland. Im Anschluß an die von der kirchlichen Tradition abweichende antimystische Lehre Johanns XXII. wird sie um 1330 mit den leidenschaftlichen politischen Streitigkeiten verquickt. Die franziskanischen Parteiganger Ludwigs des Bayern, namentlich Okkam, minzen sie gegen den politischen Widersacher ihres Kaisers, den Papst, aus. 1333 verwirft der franzosische Konig "als glaubiger Laienchrist" Johanns Lehre und zwingt deren Vertreter vor den versammelten Pariser Magistern durch Androhung eines Ketzergerichts, von ihr abzustehn. Johann selbst widerrief auf dem Sterbebett, und sein Nachfolger Benedikt XII. legte 1336 die Lehre von der seligen Schau Gottes endgultig fest. Daß auch der italienische Humanismus mitbewegt worden war, bezeugt Petrarcas Hexameterepistel an Benedikt, die seine Entscheidung dankbar begrüßt. In Deutschland zeigt besonders Ruysbroeks Schrifttum, das in flämischer Sprache der systematischen Kraft und gedanklichen Luzidität der Hochscholastik am nächsten kommt, ohne die neugewonnene seelische Innigkeit des Tons preiszugeben, die klärende Wirkung der papstlichen Definition.

Trotz des gemein-abendländischen Umfangs aber ist unverkennbar, daß im Deutschland des 14. Jahrhunderts die Renaissancekräfte mit einer anderwärts nicht auftretenden Konzentration ihre stärkste Intensität dem gestlichen Leben der neuen Art zuwenden und ein gemäßes Frommigkeitsideal (keinen "neuen Glauben") weithin durchsetzen. Den Namen Devotio moderna dürfen wir sinngemäß auf die ganze Erscheinung anwenden. Das im vorhergehenden oft bemerkte Verlangen nach erlebnismaßiger Vergegenwärtigung zeigt sich hier in seiner breitesten Auswirkung auf das, was wir die Auffassungsweise nannten. Nicht nur die Dinge, mit denen man umgeht, sollen leibhaft ergriffen, fühlend angeeignet werden, sondern auch und vor allem das, was als der tragende Grund alles menschlichen Seins geglaubt wird, die Hinordnung der gottgeschaffenen und gotterlösten Seele auf Gott.

Was sich dabei als tiefster Lebenswille in der aszetischen Praxis der Lebensführung auswirkt, das strahlt auch in die diesem Lebenswillen dienende Literatur hinein. Dichtungsgeschichtlich peripher, ist sie literaturgeschichtlich das bedeutsamste Bereich des deutschen Fruhrenaissanceschrifttums, zeigt sie gerade in ihrem ausgesprochenen Gebrauchscharakter die zentrale Stelle dessen, was auch in der weltlichen Literatur, ihrer Problemdichtung sowohl wie ihrem Unterhaltungsschrifttum, neubestummend ist. Das Sirachwort "In ommibus requiem quaesivi", an das die neuen Seelsorger so gern anknüpfen, durfte man geradezu als das Leitwort der deutschen Frührenaissance bezeichnen. Seelenorgane, die ehedem außerhalb des bewußtseinshellen Kreises lagen, drängen sich jetzt ms Licht der Wirklichkeit und wollen sie für sich neu entdecken. In allem suchen sie, wo sie ruhen können, alles raffen sie zusammen, was sie greifen können, sich am Niedrigen und Hohen ergotzend oder es durchgrübelnd bis zu dem hin, der aller Wirklichkeit Wirklichkeit gibt. Wohl ist ein weites Bereich auch dieses Schrifttums getroffen, wenn Tauler einmal sagt: "Nun kehrt der atme Mensch von des natürlichen Falles wegen alles zum Heillosen und will Ruhe haben, wo doch nur Weg ist, und vergißt sein wahres Ziel." Aber unsere Beobachtungen sollen ja auch keineswegs besagen, daß nun alle Kräfte den Weg der neuen Seelsorger, den Weg der kirchlichen Aszese beschritten hatten. Festzustellen ist dagegen, daß die neue Auffassungsweise, der neue Wirklichkeitsdraug seinen intensivsten und so auch literarhistorisch wichtigsten Ausdruck in dem aszetischen Gebrauchsschrifttum gefunden hat. Und in merkwürdiger Umkehr des Triebes wird die strenge Weltentsagung, die hier noch vornehmlich für einen klerikalen Gradus sich formt, im Hinausdringen über diesen Gradus — noch einmal muß die Geißlerbewegung genannt werden — zum verstärkenden Motiv des heraufziehenden Dualismus, der wieder einer Verödung der religiösen Stufen Vorschub leistet. Andererseits liegen in denselben Kräften freilich auch die Möglichkeiten zu einer Sicherung der gottgeweihten Lebensfuhrung durch eine streng methodische Aszetik. Schon bei Seuse und Ruysbroek sind die Ansatze dazu unverkennbar. Das folgende Jahrhundert, das überhaupt die zuvor vere la che le con l'en cre-sellentet fuirt du se Austre dann bis us emzelne durch. Den Abschluß dieses Renus-me vonganze outre die Ignanamische Reform, die zur Ausgangsebene ferneren Geschehens wird

Literarkisteren im engeren Sonn ist es belangvoll, daß im geistlichen Schrifttum des 14. Jahrhunderts der Grund zu neuen literarischen Gattungen deutscher Sprache gelegt wird. Hier wurde der popularwissenschattliche Prosatraktat geschaffen. Daß es zu rehgiesen Zwecken geschah, ist symptomatisch für den kommenden Verlauf: in die ser Gattung setzen sich bei Luthers Hervortreten die widerspruchsvollen Meglichkeiten der nach Neuformung verlangenden Renausancekräfte literarisch entscheidend auseinander. Auch die dadogis he Form hat ja durch Seuse und Ruysbroek, um nur die am breitesten wirksamen zu nennen, emdruck-tarke Vorformungen gefunden, so daß auch die spater wichtige Aufnahme Lukians auf vorbereitetem Bosten erfolgte. Die Aszeten- und Ekstatikerbiographien stellen nehen die altere Form der Heiligenleben Prägungen von außerordentlichem historischen Belang. Die scholastische Psychologie ist hier noch stärker m den Dienst der Schistbeobachtung gezogen als etwa in des von Paris an die junge Wiener Universität berufenen Hemrich von Langenstein "Erkenntnis der Sund". Man braucht nur die Geschichte des Apollonus von Tyrland Heinrichs von Neustadt neben die Geschichte, d. h. die Vita des Heinrich Seuse zu stellen, um zu lænurken, was in diesen Gottesfreundbiographien an Überkommenem geschwunden, an zukunftswheren Erlebnishereichen erschlossen ist. Besonders lehrreich, wie dabei trotz allem Seuses Vita doch unverkennbare Zuge des hofischen Minnethenstes ungebildet zeigt. Aber es sind nicht mehr die Nuancen des objektiven holischen Ethos, die in der "Geschichte" des Helden zur Erscheinung kommen, sondern die Nuancen des Cottescrlebens und des Passionnachlebens Man sieht leicht, daß in dieser breiten Vitenliteratur Schemata gepragt sind die nicht nur den literarischen Ausdruck vereinheitlichend bestimmen, sondern noch my gelebte Leben formend hinuberwirken. Man bemerkt indessen auch, daß die intimen Selbstbeobachtungen zwar zunachst tatsachlich im Dienst der Reform, der aszetischen Durchformung jener emporquellenden Krafte stehen, daß sie helfen sollen dem Ruf der ewigen Weisheit zu folgen: "Transite ad me omnes!", daß in ihnen aber auch die Moglichkeit zur Verselbständigung, zum Ablosen von dem Zweck der Heiligung liegt. Die Seelenfuhrer mussen mahnen, man durfe nicht im Genuß der Erlebniszerfaserung ruhen, und einer Zeit der Neulandentdeckungen wird das von den Religiosen entdeckte Seelenreich, zumal andere Kräfte in ahnlicher Richtung wirken, zu einem Herrschaftsgebiet, das von vielen für unabhängig erklart wird. Wenn the Briefform auch jetzt vielfach nur der Traktateinkleidung dient und dann nicht viel mehr besagt als in anderen Fallen die einleitende Benierkung, daß eine Schrift einem besonderen Anlaß oder der Bitte eines bestimmten Kreises von Personen ihre Niederschrift verdanke, so setzen doch in dieser Zeit auch deutschsprachliche Privationefe ein, und es hegt auf der Hand, wie sehr sie in den Kreis des neuen Ichbewußtseins gehoren.

Betrachten wir endlich die Überlieferungsweise dieses Schrifttums, so inden wir hier, wie gesagt, die typischen Erscheinungen wieder, die man bei der Liedgattung der Zeit als Zersingen bezeichnet. Mit einer dem Gebrauchscharakter des ganzen Bereichs angemessenen Selbstverstandlichkeit werden in Predigten geeignete Stucke älterer Prediger in mehr oder weniger großem Umfang übernommen, angepaßt und neu eingebettet werden aus den verschiedensten Zusammenhängen ganze Satzgruppen, Satze und Satzteile misgelost und zu neuen Mosaiktraktaten verbunden. Und den Epenkompilationen entsprechen hier die großen Postillenkompilationen; Verhältnisse, die wir heute etwa für Hermanns von Pritzlar Heiligenleben, für den sogenannten "großen Tauler", für die Predigtsammlungen des Heinrich und des Hartung von Erfurt genauer überschen. Die Erforschung der überwaltigend reichen Gebetsüberlieferung steht dagegen noch ganz in den Anfangen. Welche Aufschlusse sie birgt, mag damit angedeutet sein, daß aus ihr neuerdings das Deutschland unserer Frührenarssance als die Hauptheimat der Herz-Jesu-Verehrung erwiesen werden konnte (Richstatter)

Nicht nur wegen ihrer zentralen Stellung, sondern auch wegen ihres noch kaum abzuschätzenden dispositionsbereitenden Wirkens ist die populartheologische Literatur von außerordentlicher geistesgeschichtlicher Bedeutung. Ummittelbaren fachwissenschaftlichen Ertrag wird man ihr nur für die Pastoraltheologie zuschreiben können. Nicht allein, daß selbst der Magister Eckhart eben als Magister, d. h. in seinen lateinischen Universitätsvorlesungen, seine Forschertatigkeit ausubt. Schon um die Mitte des Jahrhunderts sehen wir die spekulative Unterbauung im geistlichen Schrifttum zurücktreten. Und etwa gleichzeitig macht sich ein Rückschlag gegen die Popularisierungstendenz geltend. Das Werk, das sich von jetzt an bis tief ins folgende Jahrhundert hinein nach unserer gegenwartigen Kenntnis am weitesten verbreitet hat und das nun eindeutig den Weg zur methodischen Betrachtung führt, ist die Vita Christi des Kartausers Ludolf von Sachsen, also ein lateinisches Buch. Und wenn gleich nach ihm Seuse folgt, so nicht mit seinem spekulativen Büchlein der Wahrheit sondern mit dem Ludolf artverwandten Büchlein der ewigen Weisheit, das er über-

dies stark erweiternd ins Latemische übersetzt. So überträgt nun auch Gerhard Groot, der Stifter der Bruder vom gemeinen Leben, die Hauptwerke seines Lehrers Ruysbroek ins Lateinische, und seine ganze Schule, auch Thomas von Kempen, schreibt latemisch. Von dem lateinischen Traktat des bohmischen Zisterzienserabts Gallus um 1370 war schon zu reden. Noch 1386 wird freilich die große deutschsprachliche Kompilation des Franziskaners Otto von Passau, "Die 24 Alten oder der goldene Thron", abgeschlossen, ein Handbuch des geistlichen Lebens, das sich ausdrucklich an jede hebhabende Seele und alle Gottesfreunde, geistlich und weltlich, edel und unedel, Frauen und Manner wendet. Aber dies Werk erscheint nun eben als eine Art Überleitung von dem weltabsagend-ekstatisch orientierten Schrifttum der ersten sturmischen Popularisierungswelle zu dem gut bürgerlich-katechetischen Schrifttum, wie es im folgenden Jahrhundert sich kaum übersehbar ausbreitet. Und das nicht darum, weil Otto nur einen Bruchteil seines Werks den eigentlich mystischen Kontemplationsstufen widmet — das ist selbst bei Eckhart und Ruysbroek, noch mehr bei Seuse, Tauler, dem "Engelberger Prediger" der Fall —, sondern weil Ottos Werk bekundet, daß das neue burgerliche Ethos bis zu einem gewissen Grade die Bedeutung einer berechtigten Norm im geistlichen Leben gewonnen hat. Damit hat aber der Fortgang der Renaissanceneuformungen vom literarischen Stand der ersten Popularisierungswelle fortgeführt.

Ebenfalls unter Führung der Bettelorden vollzog sich die Heranbildung einer deutschsprachlichen geschichtlichen Prosa. Sie war sichen vorher nicht im gleichen Maß wie das geistliche Schrifttum klerikal und lateinsprachlich gewesen; sichen in der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts hatte ihr Eike von Repgow neue Wege gewiesen. Es waren dann vornehmlich Franziskaner, die die Umstellung von der feudalen zur burgerlich-standischen Art forderten. Die anekdotische, reihende Schweise war sichen für die Kaiserchronik des 12. Jahrhunderts bezeichnend gewesen. Jetzt setzt sich das Verlangen nach Erfassung der umgebenden Einzelfakta auch auf diesem Gebiet durch und spannt den Horizont um das städtisch oder landschaftlich Belangvolle. Hier ist die Gegenstandssphäre deutlicher bezeichnend als die Erlebnisweise. So scheint der Weg hier in weniger weiten, wenn auch nicht weniger zahlreichen Biegungen zu verlaufen. Indessen wissen wir von den historischen Denkformen der höfischen Zeit und der deutschen Frührenaussance noch viel zu wenig, als daß es möglich wäre, die Strukturwandlungen darzulegen. Jedenfalls scheint dieser Gattung für die Ausbildung der neuen literarischen Grundformen nicht annahernd die Bedeutung des geistlichen Schrifttums zuzukommen, scheint sie im 14. Jahrhundert mehr von vorbereitender als von prägender Kraft

## II. NICOLAUS CUSANUS UND DER FORTGANG DER DEUTSCHEN RENAISSANCE-LITERATUR.

Divinus mihi Cusanus. Kepler, Mysterium cosmographicum

Niederschlag gefunden. Die Reformkonzilien des folgenden Sakulums drängen manches auch in das literarische Bereich hinein, was vorher nur mittelbar darin sich spiegelte, vor anderm die tiefe Erschutterung der bisherigen selbstverstandlichen Voraussetzungen im Verhalten zu der immer noch ausschlaggebenden Macht des Abendlandes, der Kirche Das avignonesische Exil und noch mehr das zu Ende des 14. Jahrhunderts aus ihm erwachsende Schisma hatte politisch und soziologisch ungeheuer aufwühlend gewirkt und mit dem Zwang persönlichster Gewissensnot in Frage gezogen, was ehedem für die kulturbestimmenden Kreise außerhalb des möglichen Fragebereichs zu stehen schien. Wieder ist hier mit besonderer Deutlichkeit jenes Gegenseitigkeitsverhaltnis zwischen historischen Kräften zu beobachten: die faktischen Zustande, auch Exil und Schisma, sind nicht ohne die Umlagerungen, Vermehrungen und Verminderungen im Umkreis der tragenden Kräfte entstanden, und diese werden wiederum von den faktischen Zustanden bestimmt. In der Zeit der Reformkonzilien hat die zunehmende Entformung vom bisher Gepragten das deutsche Leben zu einem auch schrifttümlich sichtbaren



30. Der Papst zeigt vom Erker der Konstanzer Pfalz die geweihte goldene Rose Aus Ulrich v. Richentals Chronik des Konstanzer Konzils, Aulendorfer Codex S. LXXXI.

Zustand außerordentlicher und auseinanderstrebender Mannigfaltigkeit geführt. Dabei zeigen sich schon jetzt Ansatze zu ausschließendem Auseinandertreten der verschiedenartigen Strebungen. Sie durften sich nach zwei Hauptrichtungen kennzeichnen lassen. Die eine geht auf Neuformung der Wirklichkeit vom religiös-kirchlichen Mittelpunkt her, die andere sieht von diesem Halt ab und geht auf handelnde oder betrachtende Bewaltigung des zerfließenden Diesseitslebens. In der tatsachlichen Geschichte vollziehen sich diese gedanklich abgezogenen und vereinfachten "Absichten" durch mannigfaltige Vermischungen. Bei der Aufzeichnung neuer Zielpunkte spielt die Verneinung der naheren Vergangenheit hier wie dort eine erhebliche Rolle. Die Suche nach einem Vorbild schweift in eine fernere Vergangenheit zurück oder richtet sich auf ein außerzeitliches Bereich, das mit dem Organ eines gemüthaften, schon merklich moralistischen Erlebens ergriffen wird. Damit aber verbindet sich sowohl in den mehr spiritualistisch gerichteten Kreisen als auch in den letztlich materialistisch wollenden ein Bestand. dessen Ausbildung bereits in den literarischen Wandlungen des 14. Jahrhunderts zu beobachten war: die Entdeckerliebe zur Einzeltatsache in ihrem Selbstsein und in ihrem allegorischen Bezugssystem. In der breiten standekritischen Literatur etwa eint sich das agitatorische. auf Neuformung gerichtete Urteilen mit der Freude am Ergreifen und Wiedergeben der gerugten Zustande durch das Wort und zugleich das Vergnugen am beziehungsreichen, selbstverstandlich allegorisierenden Sprechen. Im geistlichen Schrifttum mit seinen ins einzelne gehenden praktischen Anweisungen, seinen nicht minder ins einzelne gehenden Schilderungen seelischer Zustande finden sich unverkennbare Entsprechungen. Und ein Werk wie Wittenweilers Ring ist eben wegen diesem Verschmolzensein kennzeichnender und verurteilender Liniengebung, unmittelbarer und allegorisierender Sprechweise für den neuzeitlichen Menschen schwer zu fassen. Aber auch humanistische Freude am wohlgegliederten Reden an sich, an der Selbstgesetzlichkeit der Wortfolgen mochte sich solchem Boden erfolgreich einsaen lassen. Bemerken wir ferner, wie die ständekritische Literatur dem Stadtbürgertum verhaltnismaßig nachsichtig begegnet, so treffen wir darin wieder einen Kraftekreis des Geschehens, dessen Bedeutung schon im Vorhergehenden zu betonen war: die soziologischen Verschiebungen, die, selbst von den Wandlungen der Erlebensweise mitbedingt, eine weitreichende Anderung der kulturschaffenden Krafte heraufführen und so dem vagen Bedurfnis nach Neuformung, nach Reform der geistigen und materiellen Kultur eine Bestimmung geben, die man als ständischburgerlich oder, im Hinblick auf einen Grundzug der Reformkonzilien, als demokratisch wird bezeichnen durfen. Auch diese Bestimmung ist freilich keineswegs unbestritten formgebend, auch sie vermag sich nicht als Richtungsdominante dem Geschehen aufzuzwingen, und - eine weitere Verwicklung - sie selbst erfahrt im Verlauf des Geschehens fortgesetzte Abwandlungen. Die verschiedenen Strebungen scheinen keineswegs alle unverträglich, aber daß es an entschiedenen Richtungsdominanten fehlt, das bietet sich geradezu als ein Kennzeichen der deutschen Fruhrenaissancezeit und ihres Schrifttums dar und bedingt wohl deren zerfließende Mannigfaltigkeit. Via antiqua, Via moderna der Scholastik und humanistischer Philologismus gehen in verschiedensten Bindungen und Trennungen sachlicher und persönlicher Art neben- und durcheinander her; im Schrifttum des geistlichen Lebens trennen und binden sich Voluntarismus und Intellektualismus, methodisches Exerzieren und quietistisches Warten, Mehrung der äußeren Hilfen und Rückgang auf die einfachsten sittlichen Grundlehren; die Geschichtschreibung vergegenwartigt oder berichtet oder richtet oder beginnt nach Quellenkritik zu streben, weltliches und kirchliches Recht setzen sich vielfältig in- und auseinander; die grundsatzlichen Erörterungen verquicken sich mit mehr oder weniger offenkundig wirtschaftlichen Begehrungen, ständischen und nationalen Ansprüchen, diese wieder mit der antiken und der kirchlichen Rom-Idee. Das Nebeneinander sittlicher Haltlosigkeit, brutalster Sinnentriebhaftigkeit und evangelischer Lauterkeit in allen Standen kennzeichnet nur in einer Schicht die allgemeine Lage, und die sittliche Neuformung ist nur ein den Zeitgenossen besonders empfindlicher Reformwunsch, begreift aber keineswegs die Gesamtheit dessen, was das Geschehen zur Neuformung heraufgeführt hatte. Indem die neu aufstrebenden Krafte ihr Hauptaugenmerk auf eine Reform der bis anhin richtunggebenden und nun im Zeitlichen entformten Kirche richteten, eine vornehmlich sittlich und wirtschaftlich gedachte Reform, bekundeten sie, daß sie selbst im Gewirr der Antriebe nur teilweise erkannten, was not tat: eine Neuformung der zu manchen Formungen fahigen tatsächlichen historischen Gegebenheiten auf den als überzeitlich sich verkündigenden Kern der Kirche hin oder gegen ihn Eine solche ist im Fortgang denn auch ohne den bewußt darauf gerichteten Willen der Menschen geschehen; eine Reform nicht nur eines bestimmten menschlichen Wirkbereichs, des sittlichen, sondern sozusagen eine Reform der Geschichte. Indessen, nicht einlinig ist der Vollzug geschehen Widerspruchsvolle Vorgange führten ihn in langsamem Auseinandersetzen verschiedener Formen herauf, und von keinem Augenblick des Geschehens wird man sagen dürfen, jetzt sei die neue Form oder eine neue Form da. Denn auch die geprägte Form ist ja in der Geschichte nicht "da", sondern sie geschieht, d. h. sie steht nirgends wie ein Gefäß, sondern sie verwirklicht im Nacheinander des Nun und Nun kontinuierliche Möglichkeiten und birgt jeweils andere Möglichkeiten künftiger Verwirklichungen in sich; sie ist als feste,

als statische Große nur abstrahierend auszudenken, aber dies historische Erkenntnismittel sollte nicht seilest nut dem Geschehen verwechselt werden.

Was nit dem Gesagten umschrieben wurde, liegt nicht abgegrenzt im literarhistorischen Bereich, aber es spielt auch in dieses hinein und darf beim Verfolgen der literarhistorischen Vorgange nicht unbeachtet bleiben. Es ist ja ein Gewebe dieser Art, was so haltungsverschiedene Schriftsteller wie Johann von Saaz, dessen "Ackermann" das Jahrhundert eindröhnt, Oswald von Wolkenstein, den halb erneuerten Renaissancelyriker, Hans Folz, den Possendichter. Johann von Kastl, den Benediktinermystiker, Gregor Heimburg, den Humanisten, zu Mithandelnden in einem Geschehen macht, was selbst zwischen den verschiedenen landschaftlichen Ausgangsebenen, zwischen den verschiedenen Spiegelhöhen der Altstamme nimisch-deutscher Tradition und der Neustamme deutsch-slawischer Siedelkultur Möglichkeiten einer Auseinaudersetzung schafft, Voraussetzungen dafur, daß hier und dort um "dieselben" Gegenstande gerungen wird.

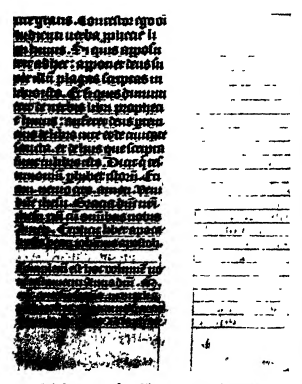
Cherflussig, mun mach einmal auszufuhren, in welchem sehr bedingten Sinn hier von "denselben" Gegenstanden zu reden ist. Um zunachst nur ein besonders wichtiges literarisches Gebiet zu betrachtenes ist ein schr verschiedenartiges Idealbild der kirchlichen Reform, was den gelehrten Vertretern der konziliaren Theorie den gerauschlosen A-zetikern sowie den ihnen nahestehenden Schriftstellern der Klosterreformen und etwa den Verfassern der um die Jahrhundertwende uppig hervorschießenden phantastischprophetischen Flugschriften vorschwebt. Ein kleines, aber sinnfalliges Beispiel dafur, wie da die Fäden hm und wieder laufen, ist die Gestalt des Otto von Hachberg Er war Bischof von Konstanz gewesen, als in der Stadt das Konzil tagte, war dann aber von der Regierung zurückgetreten, und wahrend seiner tolgenden Zuruckgezogenheit schrieb er seinen Traktat über die Verachtung der Welt, seine Mariengebete aus dem Psalter. In den Niederlanden wuchs die spekulative Mystik Ruysbroeks weiter, fand aber nun bezeichnenderweise ihren literarischen Niederschlag in lateinischer Sprache Schonhooven verteidigt zu Beginn des neuen Jahrhunderts in jener beruhmten Ausemandersetzung mit Gerson die Lehre seines Meisters Ruysbrock vom Gupfel der Beschauung Seine Schreibweise ist die schlichte, nach innen gekehrte, die sich wenig spater in der Inutatio des Thomas von Kempen die Welt erobert, wie denn auch Schonhooven- eigene aszetische Kompilationen zu den Wegbereitern des größeren Nachfolgers gehören. Diesem Stil gegenüber schreibt Gerson, in den burgundischen Kulturkreis gehörig, viel mehr spätgotisch verzackt. Am Schluß der Verteidigungsschrift gibt Schonhooven folgende zusammenfassenden Ausfuhrungen, deren Haltung für einen wichtigen Zug des wirklich mystischen Schrifttums im Deutschland des 15 Jahrhunderts bezeichnend sind:

, Die genugsame Erklarung des umstrittenen Teils "Von der geistlichen Hochzeit" steht darin, daß die Heiligen, nach der Weissagung des Propheten Ysaias, zwiefaches besitzen werden; daß die Heiligen in der Heimat auf zwiefache Weise wiederhergestellt und beseligt werden werden, so namlich, daß die Krafte und vernünftigen Falugkeiten, die das Bild Gottes ausmachen, nämlich Vergegenwärtigungskraft, Denkkraft und Wille, von der lebendigen Quelle in der Reinheit trinken werden, wie Gott seine quellhafte Gute in sich selbst genießt. Und diese selben Kräfte werden gesättigt werden und ganz getrankt werden und erfullt werden — und das wesentlich — mit der Freude des Genusses und dem intellektuellen Geschmack der gottlichen Sußigkeit, wo sie durch die Wirksamkeit des gottlichen Lichtes aufgesogen, in Schmeckung und Umannung und Inhängung der gottlichen Sußigkeit verzehrt schlummern und ruhen werden von allem intellektualen Wirken. Und so werden jene Krafte immer wirkend und tatig sein und zugleich damit ruhend und mullevoll, immer hungrig, immer gesettigt, jedoch in verschiedenem Betracht Diese Gabe wird einigen Heiligen, wenn auch nur ganz wenigen, in diesem Leben gewährt, wie sie dem Paulus verliehen wurde in der Entruckung (in raptu), aber nicht als fest und unbeweglich, sondern jahlings, vorübergehend und fließend, wie oben gesagt wurde. Solcher Meinung war der Verfasser des Buchs . Von der Zierde der geistlichen Hochzeit", und derselben Meinung war wohl der sel. Dionysius, wie ein Blick in sein Buch "Von der mystischen Theologie" zeigt. Und dieser Meinung hange auch ich an, aber nicht hartnäckig. Denn wenn sich zeigt, daß etwas gesagt wurde, was offenbar den Wahrheiten der Glaubensartikel widerspricht, so widerrufe ich es ganzlich, und der Besserung der heiligen Mutter, der Kirche, der Christus seine heiligste Auktoritat eingegossen hat unterstelle ich mich und alles, was gesagt ist "

Diese Lehre, die sich bemerkenswerterweise auf Ihomas von Aqum beruft, den der Nommalist Gersch verdachtigt hatte geht bei den Brudern vom gemeinen Lehen durch das ganze 15 Jahrhundert weiter. Die zahlreichen Abschriften von Werken Ruysbrocks und Schonhoovens, die in diesem Kreis angesertigt wurden zeigen keine Abschwächung der entscheidenden Stellen. Und nicht nur, daß um die gleiche Zeit wie Schonhooven ein Anonymus im Epilog zu seiner Abschrift der Werke Ruysbrocks dieselbe Lehre ausdrucklich vertritt; auch Thomas von Kempen selbst setzt sich in einer eigenen Schrift "De elevatione mentis" (Von der Erhebung des Geistes) für sie em. Dasselbe gilt von dem Hauptwerk seines bedeutenden Vorgangers Gerlach Petersen († 1411) "Ignitum eum Deo sohloquium", in dem sogar auf eigene persönliche Erfahrung abgespielt wird. Und um 1420 sagt Pomerius in seiner Lebensbeschreibung Ruysbrocks, dieser sei, wie kem Verstandiger zweiseln konne, gleich jenem Adler, Johannes dem Evangelisten, auch zur Schau des gottlichen Wesens (1) mit überformter Erkenntniskraft (transformata intelligentia) emporgestiegen

Man hat die humanistischen und moralistischen Zuge in der Devotio moderna der Brüder vom gemeinen Leben und der ihnen nahestehenden niederrheinischen Kreise mit Recht stark betont. Hier rustet in der Tat das deutsche Leben zu eigener Ausbildung, was dann nach der engeren Beruhrung mit dem italienischen Humanismus vielgewandelte Formungen empfangen sollte. Aber gerade weil die mederrheinischen Bestande dieser Art Wichtiges zur Pragung des Wesens von Erasmus beitrugen, gilt es, sich die Mannigfaltigkeit des geistlichen Lebens in den Reihen der niederdeutschen und der mit ihnen zusammenhängenden oberdeutschen Klosterreformer sowie deren schrifttumlichen Niederschlag nicht durch ein allzu abkurzendes Verfahren zu verschleiern. Fur problemgeschichtliche Untersuchungen im Sinn Ungers liegt da ein ergiebiges, aber noch kaum betretenes Feld Hier kann nur weniges für unseren literarhistorischen Gesamtzusammenhang Wichtige bezeichnet werden Die moralistische Wendung hangt gewiß mit der neuen, das Einzel-Ich, aber auch seine persönliche Verantwortlichkeit starker betonenden Erlebnisweise zusammen. Wenn aber so der einzelne nicht mehr wie ehedem, als selbstverständliches Glied des sichtbaren Leibes der Kirche, der Glaubensobjektivität lebt, so ist einmal in jenen Jahren des Schismas und der konziliaren Kampfe dieser sichtbare Leib (in wechselseitigem Motivationszusammenhang) in einem Maß rissig geworden, daß den Gliedern das selbstverstandliche Bewußtsein der Gliedschaft problematisch werden mußte oder doch konnte. Zum andern aber bleibt zu bedenken, daß wir uber das kirchliche Leben der unteren Stande in den vorhergehenden Zeiten sehr wenig unterrichtet sind, daß wir es also dahingestellt sein lassen müssen, ob in der Renaissance wirklich eine Wendung sich vollzieht oder in der scheinbar neuen Erlebnishaftigkeit der Frömmigkeit, die den liturgischen Anspruchen zuwiderlauft, nicht vielmehr eine schon vorher vorhandene, aber fur uns nicht greifbare, soziologisch bestimmte Artung erscheint. Es ist jedenfalls ein bemerkenswertes Zusammentreffen, daß die neuen Bettelorden in einem zuvor nicht vorhandenen Maß die Seelsorge der unteren Stande treiben und daß diese Seelsorge eben der "neuen" subjektiveren Religiositat Form gibt Zum erstenmal wird die gewaltige Wirkung für uns literarisch voll greifbar in den Predigten Bertholds von Regensburg, aber weiterhin wird auch die klösterliche Aszese in geregelten Formen fur das burgerliche Frommigkeitsleben fruchtbar gemacht, und gerade im 15. Jahrhundert, wo das geistliche Schrifttum des Klerus wieder zur lateinischen Sprache zuruckkehrt, bluht ein katechetisches und erbauliches Schrifttum deutscher Sprache fur die anderen Stände in einem überraschenden Reichtum. Auch das eine bezeichnende Erscheinung der deutschen Renaissancezeit, von der noch weiterhin zu reden sein wird.

Zunachst ist der Blick auf dem Schrifttum der Devotio moderna langer festzuhalten. Wie ihre "Humanisierung" in gewisser Weise bei Thomas von Aquin zu beobachten ist, wurde



31 Sub-kription des Thomas von Kempen am Schluß seiner Abschrift des Neuen Testaments.

im vorhergehenden Kapitel angedeutet Von ıhrer "Innerlichkeit" aber, in der zweifellos franziskanische Elemente (Bonaventura!) lebendig sind, macht man sich eine falsche Vorstellung, wenn man außer acht laßt, daß eben sie die methodische Betrachtung in der spater von Ignatius von Loyola aufgenommenen Richtung ausbildet, auch darin ubrigens franziskanische Ansatze des 13 Jahrhunderts fortfuhrend Der 1398 gestorbene Gerhard Zerbolt von Zutphen baut, an Davids Speculum monachorum geschult, den Entwurf einer Anleitung zu methodischer Meditation von Florentius Radewijns in seinen umfanglichen Schriften De spiritualibus ascensionibus und De reformatione virium animae aus und gewinnt damit erheblichen Einfluß auf die Folgezeit All das geht durchaus zusammen mit den humanistischen Neigungen der Windsheimer, die sich bereits in der ersten Halfte des 15. Jahrhunderts um die Herstellung eines kritisch gereinigten Vulgatatextes muhten - der Augustinerprobst Johannes Busch berichtet daruber in einem eigenen Kapitel seines Chronicon Windeshe-Das Gesamtwerk des Thomas von mense Kempen, der nach dem Zeugnis des Chronicon

sanctae Agnetis "unsere Bibel ganz schrieb und viele andere Bücher furs Haus und für Lohn", ist durchtrankt von Zugen methodischer Aszese. Und wie er bei allem humanistisch getonten Maßhalten doch in jener Schrift "Von der Erhebung des Geistes" an die tiefsten mystischen Geheimnisse rührt, so zahlt andrerseits des Gerlach Petersen wahrhaft entflammtes Soliloquium doch auch zu den Grundrissen methodischer Betrachtung, in denen die Termini für die Geheimnisse der Beschauung vielfach eine abschwachende Bedeutung im Sinn der moralischen Gebotsgemäßheit erhalten haben.

Ein anderer Zug ist ebenso beachtenswert. Die "humanistische" Betonung der Willensfahigkeit des Menschen im Mitwirken mit der Gnade ist gerade in den kurchlichen Kreisen mitbestimmt vom Gegensatz gegen einen schwarmerischen Quietismus und eine unbedingte Pradestinationslehre. Es ist in dieser Beziehung sehr merkwurdig, wie jetzt im geistlichen Schrifttum die "Altvater", genauer gesagt Cassians Collationes patrum, sich geltend machen. Und das nicht nur im Nordwesten Der oberdeutsche Dominikaner Johannes Nider († 1438), eine bedeutende Personlichkeit im Vorgang der Dominikanerreform und in den hussitischen Auseinandersetzungen, gibt in seinen Vierundzwanzig goldenen Harfen eine verdeutschende Bearbeitung eben jenes Cassianschen Werks Und der für die oberdeutsche Benediktinerreform wichtige Johannes von Kastl führt in seinem Libellus de adhaerendo Deo (ca. 1410) eine Fulle von Aussprüchen der "Altvater" an. Dieselben Manner aber, die so dem des Semipelagianismus verdachtigen Cassian folgen, sind doch auch Schuler Johann von Kastl des Augu-

stinus, Nider des Seuse Sie beide, neben Thomas von Kempen die reprasentativen geistlichen Schriftsteller der Konzilszeit und Klosterreform, veranschaulichen nun auch etwas von der Mannigtaltigkeit dieses Schrifttums, das man nicht auf einen bestimmten Erlebnistypus, eine alternativistische Zielsetzung festlegen darf.

Das gemeinsame Ziel beider ist die Reform des Frömmigkeitslebens im allgemeinen, des klosterlichen Lebens im besonderen. Aber Nider, der wissensreiche scholastische Gelehrte und enzyklopädische Naturkundler der uberheferten Art, verfaßt neben umfanglichen fachwissenschaftlichen Arbeiten kleinere, schlicht katechetische Werke, in denen es sich um moralische Aszese ohne mystisches Absehen handelt; so De morali lepra, Dispositorium moriendi — die Sterbebuchlein sind eine beliebte Gattung des Jahrhunderts der Totentanze --, Pracceptorium divinae legis, Consolatorium timoratae conscientiae. In anderen Katechesen wendet er sich, wohl nicht zuletzt unter dem Eindruck der hussitischen Wirren, ummittelbar an die Weltleute: De contractibus mercatorum, De saecularum religionibus, De paupertate perfecta saecularium, Seine deutschsprachlichen aszetischen Traktate, von denen mir handschriftlich ein Sendbrief von Bescheidenheit, zeitlicher Seligkeit und der Gemahlschaft der Seel mit Gott, eine Lehre vom Leiden Christi, em Traktat von den zehn Tischen im Himmel außer Predigten und Betrachtungen bekannt geworden sind, sie bewegen sich in den vormystischen Stufen des Seuseschen Bereichs. In gewissem Sinn geht Nider auf dem Weg, der spater zu Geiler hin weiterführt Johannes von Kastl dagegen wendet sich nur an Ordensleute, bei ihm steht die Aszese im Dienst der mystischen Schau. Er ist der spekulative Theologe gegenuber dem praktischen Nider Und doch ist auch bei ihm die Devotio moderna gegenwartig. Das ergibt sich nicht nur aus dem nahen Zusammenhang der Melker Reform mit der niederrheinischen. Sein erst jungst durch Grabmann wiedergewonnenes Schrifttum spricht deutlich genug mit Titeln wie Formula religiosae vitae, Tractatus spiritualis philosophiae super sui ipsius vera et humili cognitione et emendatione Und die von ihm benutzten, zum Teil kompilierten Autoren erheben über allen Zweifel, in welche Richtung er geschichtlich einzureihen ist. Da finden wir die bezeichnenden Doctores moderni, Rudolf von Biberach (ca. 1360) nut De septem itineribus aeternitatis, Seuse mit dem Horologium, den pseudobonaventuraschen Stunulus amoris, finden wir Gerhard Groot, den Kartauser Hemrich Egher von Kalkar († 1408) und den bereits genannten Gerhard Zerbold von Zutphen. Derselbe Johann von Kastl aber ist --- und damit knüpfen wir an eine frühere Beobachtung an, um deren historischen Ausblick nun zu Ende zu fuhren — auch von Ruysbroek gefuhrt, und nicht nur durch diesen, sondern in hohem Maß unmittelbar von Thomas von Aquin nach der spekulativen, von Gregor dem Großen nach der aszetischen Seite hin bestimmt

Auf die Bedeutung der Lehre von der Willensfreiheit fur die sozusagen humanistische Aszese der Devotio moderna und fur das humanistische Bild des Menschen überhaupt war schon hinzuweisen, Johannes von Kastl nun schreibt einen eigenen Traktat: De natura, gratia et gloria, und diesen Traktat kann Grabmann "eine der schönsten, klarsten und eindruckvollsten Darstellungen der Gnadenlehre im Geiste des Aquinaten" nennen. Ein wichtiger Fingerzeig für das rechte historische Verstandnis des Humanismus, denn diese Gnadenlehre steht, wie die ganze kirchliche Aszese, dem humanistischen Glauben an die letztliche Gutheit des nach dem Ebenbild Gottes geschaffenen Menschen ungleich näher als etwa die Calvins, von dem Bremond einmal treffend sagte: "Helléniste distingué, grand écrivain, Calvin nous humilie et nous accable, il désespère de nous: il n'est donc pas humaniste." Des ferneren aber zeigt das vielfach abgeschriebene Gesamtwerk des Kastler Benediktiners neben den vorher gekennzeichneten geistlichen Schriftstellern, daß die fortführende Überlieferung der spekulativen Mystik in Deutschland mit dem 15 Jahrhundert keineswegs abreißt Vielmehr geht eine ununterbrochene Tradition, wie noch zu zeigen sein wird, zu den deutschen Kartausern des 16. Jahrhunderts weiter. Berüchsichtigt aber die Literaturgeschichte im 14. Jahrhundert Erschemungen wie Eckhart, Ruysbroek, Seuse und Tauler, so kann sie nicht ohne die Gefahr einer Trübung der geschichtlichen Wirklichkeit an den entsprechenden Gestalten des 15 Jahrhunderts schweigend vorübergehen. Ein Werk wie der Traktat des Johannes von Kastl De lumme increato (Vom ungeschaffenen Licht) zu Beginn des 15. Jahrhunderts und die gleichartigen Schriften spåterer Autoren — es sei hier im Voraus nur auf den Kartäuser Dionysius Ryckel († 1471) und den Franziskaner Heinrich Herp († 1477) als die Verfasser umfangreicher einschlägiger Werke verwiesen - nötigt zu der Feststellung, daß auch wahrend dieses Jahrhunderts ein geistliches Schrifttum blüht, das thomistisches Lehrgut lebendig fruchtbar macht und das nicht nur in der Geschichte der spekulativen Theologie, sondern auch in der Geschichte der deutschen Renaissance-Literatur eine Werten der nun einmal meht literar-asthetisch abgestimmten deutschen Renaissance angehoren. Dem außereren Umfang nach aber stellt dies noch meht annahernd erschlossene gerstliche Schrifttum zwerfellos eine der machtigsten literarischen Provinzen, wenn nicht die mächtigste, in dieser Zeit dar Haben wir doch aus dem schreibfrohen und druckerfindenden Jahrhundert die reichste, vielfach komplizierend weiterholdende Überlieferung auch nur das Schreiben der vorhergehenden Zeit. Gebete, Betrachtungen, Viten, Briefe, Predigten, Visionsberichte, mit und ohne Autorennamen, aus allen Gegenden Deutschlands hegen in unubersehbarer Fulle auf unseren Bibliotheken. Und neben den bereits Genannten steht eine Großzahl anderer namhafter Männer. Im selben Kloster wie Johann verfaßt Franziskus von Kastl um die gleiche Zeit seine aszeitschen Abhandlungen. Nennen wir für diese Zeit noch die Kartauser Dominikus von Trier und Jakob von Klusa, den zeitweingen Heidelberger Rektor Heinrich von Langenstein (Speculum anning sen sohloqunum), den Priester Johannes vom Deutschordenhaus in Marienwerder mit seinen aszeitschen Werken über die Mystikerin Dorothea von Marienwerder, den Wiener Anonymus mit seinem Traktat über die Liebe zu Gott (ca. 1430), so sind das herausgegriffene Namen, die das Gesagte nur etwas greifbarer machen sollen.

Die immer wiederkehrende Betonung des Erlebens im "Innern" ist kennzeichnend für das ganze hergehorige Schrifttum Emer der Wege, auf denen die Reform gesucht wird, stellt sich in solchem Grundzug literarisch greifbar dar Die Wirklichkeit des Glaubens in dieser Welt, deren objektive Verkörperung durch die sichtbare Kırche getrubt 1st, soll aus dem persönlichen Glaubenserlebnis neu gestarkt werden und damit zugleich - es handelt sich stets um Vertreter der Klosterreform — die sichtbare Kirche neu starken. Der stalstusche Grundzug dieses Schrifttums entspricht seinem "innerlichen" Gehalt. der Schreibende ist dem Formsein des Geschriebenen abgewandt. Nicht auf das Wie des Sagens, sondern nur auf das Was, das gesagt wird, kommt es an. Die Wörter und Satze haben nur der "Sache" zu dienen Diese "Sache" ist aber nicht mehr nur die Glaubensobjektivitat, sondern mehr noch der Erlebnisvorgang und seine Beeinflußbarkeit im Sinn des Glaubens Die Gegenständhchkeit, deren Anbahnung im 14 Jahrhundert zu beobachten war, ist nach diesen beiden Richtungen weiter ausgebildet Und dieser Gegenständlichkeit, die hier auf innerseelischem Gebiet liegt, entspricht ein eingebetteter Zug zum Bewegenwollen. Anknüpfend an Beobachtungen des vorhergehenden Kapitels kann vielleicht gesagt werden, daß der bevorzugte Gegenstandskreis, den diese Erlebnisaufzeichnungen und praktisch-aszetischen Anweisungen vergegenwartigen, eine Art empirische Psychologie ist, wobei die Mittel zur begrifflichen Erfassung dem Arsenal der ausgebildeten objektivistischen spekulativen Psychologie entlehnt werden Die zugehörige Eigenart ist aber nun, daß an dieser Gegenstandswelt eben die Seiten oder Schichten gesehen und gesagt werden, die das Gemut, den Willen zur Nachahmung, zur Imitatio entflammen. Welche Rolle in diesem Schrifttum der Streit um die Frage spielt, ob Liebe oder Erkenntnis fur die Unio die entscheidende Kraft sei, ist bekannt Beide Richtungen haben auch im 15 Jahrhundert ihre Vertreter. Aber in diesem Renaissance-Jahrhundert sind beide — das mussen wir als typische Erscheinung feststellen — ihrer Grundhaltung nach doch mehr aufs Bewirken als auf reines Schauen eingestellt. Wenigstens ist ihr literarisches Schaffen inhaltlich und stilistisch dadurch bestimmt. Anders ausgedrückt dies Schrifttum zeigt Gegenstandliches des "inneren Lebens", aber es will nicht nur zeigen, sondern aufrufen

Vollig neu ist das nun freilich nicht Vielmehr dürfte sich gerade (und nur) hierauf die Ansicht Bohmers stutzen lassen, daß die bernhardinische Richtung über die plotinisch-eckhartische den Sieg davongetragen habe. Schon bei Bernhard von Clauvaux haben wir in voller Deutlichkeit die affektive Haltung, die eine reine, nicht aufrufende Erkenntnis verwirft. Aber gegen Bohmer mußte betont werden, daß trotzdem von einem Schwinden der mystischen Spekulation im 15. Jahrhundert keine Rede sein kann. Und anderseits zeigen Bernhards Schriften doch noch nicht diese gegenstandliche Psychologie, nicht diese

Hervorhebung der "Innerlichkeit" auch nicht die rationell ausgearbeitete Aszetik. Die Verbindung dieser Züge abei sehemt, weingstens literarhistorisch betrachtet, das Kennzeichnende nicht nur des geistlichen Schrifttums, sondern ein Keinzeichen der deutschen Renaissangehieratur uberhaupt zu sein. Noch ist für den umschriebenen Kreis lateinsprachlicher Werke zu bemerken, daß seine gegenständlich-affektive Schreibweise eine zunehmende Entfernung von dem ursprunghehen romanischen, genauer romischen Sprachtypus mit sich bringt. In der etwas späteren Kontrastierung von Monehslaten und eneromanischem Latem stoßen zwei entgegengesetzte Strebungen der Zeit aufemander, wiewohl sie zum Teil gleichen Kräften entstammen, wiewohl sie beide an dem Vorgang der katholischen Reformation erheblichen Anteil haben. Wenn abei das Bestreben der Devotio moderna und ihres Schrifttums, die sichtbare Kirche neu zu starken, nicht erfolglos blieb, so bedeutet ihre Innerlichkeit, ihr Moralismus jedenfalls nicht nur eine Wiederformung, sondern, wie es ahnlich das Wort Renaissance besigt eine Umformung des in der Geschichte gelebten Lebens der Kirche. Und weiter sind darm auch Möglichkeiten zu einer Formung ohne katholische Kirche beschlossen, wie sie das literarische Werk der Johann von Wesel, Johann Pupper von Goch, Wessel Gansfort, Nikolaus Russ in der zweiten Halfte des Jahrhunderts dem bereits auf dem Wege der Verwirklichung zeigt.

Fur das literarhistorische Verstehen solcher Zeiten, in denen epochale Lebens- und Erlebnisformen sich wandeln, ist es von besonderer Wichtigkeit, nicht daran vorbeizublicken, daß Erlebnistypen zwar Gehalt und Gestalt der Literaturwerke entscheidend mitbestimmen, daß sie für den Verlauf der Stilgeschichte unter die ausschlaggebenden Krafte zählen, daß sie aber in einer anderen, historisch nicht minder wichtigen Krafteebene nur das zu formende Material sind Die Geschichte, auch die Literaturgeschichte, geschieht in und mit einzelnen individuellen Personen und deren "Erleben". Dies Erleben wird aber erst "wirklich" in der Hinordnung auf eine Objektivitat und erfahrt seine Formung (innerhalb der fraglichen Ebene) durch das Wollen oder Nichtwollen einer geschichtlichen Gegebenheit. Mit dem gleichen Erlebnistypus kann der konziliare oder der papale Weg der kirchlichen Reform gewollt werden, kann die "Innerlichkeit" und Gegenstandlichkeit sich betont innerkirchlich halten oder kirchenlos geben, mit dem gleichen "humanistischen" Erlebnistypus kann die thomistische Gnadenlehre oder eine stoisch getonte Autonomielehre ergriffen werden. Gerade die Verwebung struktureller und objektiv-wollender Bestande ist im Bereich der Geschichte von größter Wichtigkeit, und vorschnell ware es, einer bestimmten Erlebnisstruktur ein bestimmtes Willensziel beizulegen. Die Devotio moderna, die neue Innerlichkeit, ist ein fur den Zeitstil (im weitesten Sinn) bezeichnendes Ergebnis; sie ist eine der Bedingungen fur das weitere Geschehen. Sie enthalt eine Fulle von dessen Moglichkeiten, bestimmt aber nicht, welche von diesen Möglichkeiten Verwirklichung findet. Ob Ignatius, Erasmus, Luther den in ihnen lebendigen Elementen der Devotio moderna eine Reformpragung geben werden, das hangt nicht von ihr ab Der Historiker aber, dessen Gebiet die natürlichen Motivations- und Sinnzusammenhange sind, wird bei der Nachzeichnung dieses Gewebes Raum offenlassen müssen für das spontane Auftreten der schöpferischen Persönlichkeit - daß sie als gerade solche gerade so wirkt, ist einzusehen, daß sie überhaupt erscheint, laßt sich nur in bezug auf den Umkreis des Möglichen verstehen, muß aber im eigentlichen Sinn einfach festgestellt werden - und damit und daruber hinaus fur das Eingreifen aus einem außerhistorischen Bereich her.

Diese Uberlegung war notig, um den rechten Standort zu gewinnen für eine Einsicht in die Renaissance-Bedeutung des "Ackermann aus Böhmen", dieser deutschsprachlichen Dichtung aus der Zeit um 1400. Das Werk bleibt nicht nur wahrend des Jahrhunderts einzig in seiner Art, es tritt auch als etwas völlig Neues in die deutsche Literaturgeschichte hinein. Eine in sich geschlossene und existierende giltige Dichtung, ist es seiner geistigen Haltung nach mehr noch ein Vorbote Luthers als ein poetischer Gleichklang mit Hus. Und doch,

le hiliger und lubtiler rebe wi lieb | Wie einer was genät dac herma von böhem | dem gar em icho se liebe frome im gemahet geltorbe wast beschitet den tod und wie der sod manniber entwurt | un fetzent al lie sein capital umb da ander | der ta pittel fint errij und vallet der acker man an allo zu klagen .

Ex Buhath Regin Reveltnend.

32. Seite aus dem "Ackermann aus Bohmen". Nach dem Druck in der Berliner Staatsbibliothek.

manche Bestande dieser Dichtung sind die gleichen wie in der westdeutschen Literatur der kirchlichen Reform und des geistlichen Schrifttums

Der Ackermann, der da mit dem Tod ein dramatisch bewegtes Streitgespräch wagt, weil jener ihm seiner "Wonnen lichte Sommerblume aus des Herzens Anger jammerlich ausgereutet", semes "Gluckes Haft, die auserwählte Turteltaube arglistiglich entfremdet", weil er "unwiederbringlichen Raub" an ihm getan hat, dieser Ackermann 1st, wie Burdach es nun ausgedruckt hat, "m Grunde mehts anderes als ein Einzelexemplar der immer wiederkehrenden Adamsart", ist der Homo, em aus dem geistlichen Schrifttum wohlbekannter Dialog-Auch die Bedeutung der "philosophisch-religiosen Idee des Humanen" in dem Werk hat Burdach aufgezeigt Und die starke Innerlichkeit, der personliche Subjektivismus m den Reden des Ackermanns muß sich jedem Leser als ein Hauptzug aufdrängen. Die expenmentelle Seelenkunde hat eine nicht nur beschreibende und aufeuernde, sondern anch asthetische Gestaltung erfahren. Wie in dem zuvor betrachteten Schrifttum, so spielen hier platonisch-augustinische Denk- und Erlebnisformen eine Rolle Die gegenstandliche Sprechweise ist zu höchster Bildhaftigkeit gesteigert Trotzdem aber lebt das Werk des bohmischen Adligen in einer anderen Welt als die aszetischmystischen Schriften jener Reformfreunde im altstämmischen Gebiet. Es führt uns in einen anderen Zusammenhangsbereich geschichtlicher Tatsachen hmem.

Wohl hat Böhmen auch Entsprechungen zu der Reformhaltung der westlichen Kreise, aber selbst das reichhaltige erbauliche Werk des Erzbischofs Johann von Jenzenstem, das auf den zeitgenössischen Dichter des "Ackermann" einen gewissen literanischen Einfluß ausgeubt hat, ist doch dusterer, trotz seiner antiken Zitate minder humanistisch gemäßigt und belichtet als seine Entsprechungen im Westen. Wie dieser die in ihm selbst beschlossenen Keime zum Renaissance-Geschehen entfaltet, so erscheint im "Ackermann aus Böhmen" ein literarisches Ergebnis des ostdeutschen, durch Karls IV. Regierung eingeleiteten Geschehens.

Wohl hat sich der Dichter des Dialogs manches von dem geistigen Vorbesitz des altdeutschen Mutter-Landes angecignet, wohl kennt er dessen Minnesang und Lehrdichtung, und wenn er Lieblingsautoren des heraufziehenden Humanismus, wie Plato Senech, Boethius, schatzt, so ist auch das ein weiteres Verbindungsghed. Der Unterschied beginnt, wenn er an den gewiß auch in anderen deutschen Landschaften gekannten Petraria sich anschließt. Da ist es die spezifisch bohmische Rezeptionsform, die für ihn bestimmend wird; die Form, die mitbestimmt ist von der Aufnahme Rienzos. Und, was hervorragende Bedeutung hat, die Form, die sich unter Fuhrung des Johann von Neumarkt einen von der altdeutschen Tradition wenig abhängigen, gemaßen sprachlichen Ausdruck geschaffen hat.

Die Ackermann-Dichtung laßt uns einmal im Literarhistorischen etwas von der Wichtigkeit sprachgeschichtlicher Gegebenheiten ungewöhnlich greifbar sehen Bei aller Germanisierung und Modernisierung gewahrleistet das kirchliche Latein dem geistlichen Schrifttum cine gewisse Kontinuitat Aber auch für die Fortbildung der verschiedenen Dichtungsgattungen in der Renaissancezeit ist das Element der altdeutschen Sprach- und Reimtradition unverkennbar. Dort handelt es sich wirklich um Umbildungen, deren Grundart wir im vorigen Kapitel anzudeuten versuchten, Die sprachlichen Ergebnisse der Prager fruhhumanistischen Bewegung, schon selbst naturgemaß unter dem Druck der an Italien und Frankreich sich schulenden böhmischen Geistesart vollzogen, stellen dem von neuer Basis anhebenden Wollen die Mittel einer traditionsfreien, unmttelbar gemaßen Formung zur Verfügung. Das Sprechen teilt ja nicht nur mit, sondern bietet auch die begrifflichen Gefäße, in die das Bewußtseins-Gegebene erst gefaßt wird. Gegenuber der altstammischen geistlichen (und juristischen) Prosa wird hier ein Gebäude errichtet, das namentlich durch seine von der Verssprache ganz unabhängige, am Romischen geschulte, auf praktischen Gebrauch eingestellte Syntax eine neue Art der Gedankenfugung nicht nur ermöglichte, sondern bei seinen Gebrauchern weiterhin auch erzwang.

Aus solchen Voraussetzungen heraus muß der Abstand verstanden werden, der etwa die deutschsprachlichen belehrenden Schriften Joh. Niders vom Ackermann aus Bohmen treunt. Dessen Dichter war, das darf nicht verkannt werden, zweifellos auch als Sprachmeister ein Dichter in neuem Sinn. Aber das und die Tatsache der Einheit von Sprache und Ausgesprochenem fallen eben nut in den wurklich ungeheuern Abstand zwischen den Werken der beiden Verfasser. Literarhistorisch gesehen ist Nider, bei aller ausgesprochenen Persönlichkeit, ein von der ihm selbstverständlichen Autorität mit Autorität Begabter, lehrt und fordert er in seinen Prägungen, mit seiner Überzeugungskraft doch (zum wenigsten der Intention nach) nur, was ihm gemeinsam besessene geistige Rucklage, im besonderen das Depositum fidei, zu Lehre und Forderung darbietet. Daß dieser Allgemembesitz selbst im geschichtlichen Bereich eine stetige Wandlung erfahrt, andert an der Grundhaltung nichts Und diese Grundhaltung ist wieder bezeichnend für das, was wir den Gebrauchscharakter des Schrifttums nannten. Die Ackermann-Dichtung hat keinen Gebrauchscharakter — man vergleiche ste daraufhin mit den aszetischen Gesprächen zwischen Homo und Anima, Anima und Ratio, Sapientia und Discipulus, auf die bereits hingewiesen wurde. Sie ist von einer abgelosten asthetischen Semsweise, Ausdruck tiefster innerer Erschütterung, der zum in sich ruhenden, machtvoll rhetorischen Kunstwerk gestaltet wurde. Hier, wenn überhaupt, läßt sich vom "Begmn" weltanschaulicher Bildungsdichtung reden Denn auch hier ist selbstverständlich geistiges Gut aus der Tradition ubernommen. Aber der Traditionsbesitz ist nicht die objektive Allgemeingegebenheit, aus der man sich gegenstandlich veranschaulichend, persönlich erlebend aneignen würde, was zum persönlichen Heil dienlich oder erforderlich scheint Der Traditionsbesitz hat vielmehr die Bedeutung eines vorhandenen Bildungsgutes, das man sich in gewissen soziologischen Kreisen selbstverständlich aneignet und mit dessen Mitteln man sich — nicht in personlichem Vollzug die gemeinsame Glaubenseinsicht, sondern cme eigene weltanschauliche Haltung problematisch ringend erwirbt. Solches Schrifttum 1st von sich aus nicht in dem Sinne Allgemeingut wie das vorher überblickte. In ihm kommt es gerade auf das weltanschauliche Rungen des schöpferischen Einzelnen an, dessen kunstlerische Gestaltung man wohl als Prototyp betrachten und gemeßen, auch zur Durchleuchtung eigenen Ringens einfühlend miterleben kann, das sich aber gar nicht unmittelbar wie ein kunstgewerblicher Gegenstand, ein praktisches Handbuch oder eine Ratselsammlung gebrauchen läßt. Damit ist weiter der Gewichtigkeitsanspruch verbunden, wie er der hohen Bildungsdichtung eignet und wie er bei der Lesung des Ackermann sich ohne weiteres fühlbar macht. Wie ein Hiob begehrt der Ackermann auf gegen sein Geschick, kämpft er in naturhaft-humanem Glückseligkeitsdrang gegen den kalt pessimistischen Rationalisten und Alleswisser Tod. Und wenn fruher der Zug des Ernstes in der deutschen Renaissanceliteratur beobachtet wurde, so erfährt das hier eine besondere Akzentgebung: der hiobische Kläger Ackermann-Adam nimmt sein weltanschauliches Ringen und Leiden in dem Ernst, mit dem jener andere Zusammenhang den biblischen Hiob als Vorbild des Klägers und Leiders ernst nimmt

Man wird nicht sagen durfen, daß die Renaissance-Geschehnisse in Deutschland ihrem Wesen nach auf em Werk wie diesen Ackermann gerichtet gewesen waren. Vielmehr ist es tur das Verstandms der deutschen Renaissancehteratur gerade wichtig, dies Werk in seiner literarischen Isolieitheit zu sehen. Auch die Ansicht ginge fehl, im "Ackermann" kame doch das Eigentliche der deutschen Renaissance zum Ausdruck, wahrend die gleichzeitig und daruber hinaus weit reicher bluhende literarische Art absterbendes "Mittelalter" sei Halten wir uns an die literaturge-chichtlichen Gegebenheiten, so werden wir keinen Anhalt für die Gleichsetzung von "Mittelalter" und Katholizismus, "Renaissance" und antikisch-heidnischer Weltanschauung, "Reform" und Protestantismus finden Auch die Zeit des Mittelalters hat eine akatholische Literatur hervorgebracht, in der Renaissancezeit ist das Schrifttum ganz uberwiegend katholisch orientiert - wir sprechen von den deutschen Entstehungsbereichen -, Ansatze zu antikisch gerichtetem Heidentum finden sich verschwindend wenig, wohl aber beachtliche Ansatze zu einer akurchlichen oder antikurchlichen Reform. Und innerhalb des reformerischen Schrifttums, einer Hauptdomane des gesamten deutschen Renaissance-Schrifttums bildet das der Lutherischen Reform eine bestimmte Gruppe Mann kann unmoglich ın ein zeitliches Nacheinander umdeuten, was an verschiedenen Strebungen nebenemander geschieht. So stellt der "Ackermann aus Böhmen" nicht den Beginn der neuzeitlichen Literatur dar, neben dem die anders gearteten Stromungen einer untergehenden Welt angehörten, sondern er verwirklicht eine im Renaissance-Vorgang enthaltene Moglichkeit und bringt damit neben die bereits vorhandene, nicht minder renaissancehafte, mit Weiterbildungen bis in die Gegenwart fortbestehende literarische Ebene eine neue Er verfestigt eine besondere Abwandlung im Renaissance-Geschehen Diese neue Ebene wird zunachst literarisch wenig betreten; die mancherlei Texte des 15. Jahrhunderts, die wie der sogenannte Ketzerbrief eine kirchenfeindliche "Aufklarung" vertreten, gehören wohl ihrer Tendenz nach naher hierher, sind aber strukturell von der alteren Tradition erheblich mitbestimmt. Es ist uberhaupt bezeichnend fur die literarischen Bedingungen des Jahrhunderts, daß wir uber die starken kirchenfeindlichen Unterströmungen literarische Dokumente in der Hauptsache von Vertretern der kirchlichen Richtung haben. Und ebenso bezeichnend ist es, daß der "Ackermann" selbst sich nicht naher zu den extremistischen böhmischen Schriftstellern der Zeit stellt. Er laßt im 33. Kapitel Gott die Entscheidung uber den Streit fallen, und diese Entscheidung hat ihren Angelpunkt im Schopferglauben, der, wie angedeutet worden ist, überhaupt die Denktormen der deutschen Renaissance weitgehend kennzeichnet: "Der clager claget sein verlust, als ob sie sein erberecht were; er wenet nicht, das sie von uns were verlihen. Der Tot rumet sich gewaltiger herschaft, die er doch allein von uns zu lehen hat empfangen." Und im Schlußkapitel bittet der Ackermann Gott fur seiner Frauen Seele in einem Gebet, das sich unverkennbar an kirchliche Formeln anlehnt und das ausklingt in den Aufruf zur Furbitte "Alles das unter des ewigen fanentragers fanen gehoret, es sei welicherlei creature es sei, helfe mir aus herzengrunde seliglichen mit inmkeit sprechen amen!" Aber mit sicherem Gefühl hat Burdach gespurt, daß in diesem "jeder ausgesprochenen Kritik und Polemik gegen das Dogma und die bestehenden Einrichtungen der Kirche" sich enthaltenden Werk der mystische Leib Christi, die Kırche, nicht die tragende Wirklichkeit ist, daß in ihm nicht nur personliches religiöses Erleben, sondern auch persönliches weltanschauliches Ringen und in gewissem Sinn autonomes Lösen der persönlichen Problematik waltet, eine Willensrichtung, die "den Weg zu Gott ohne alle Vermittlung findet, allein aus dem eigenen Herzen". Englische Elemente des böhmischen Geisteslebens haben zu dieser Neuformung der Humanitatsidee mitgeholfen, und die Dichtung selbst eroberte sich lebhafte Teilnahme, namentlich in Him anistenkreisen, das beweist die reiche handschriftliche und gedruckte Uberlieferung. Bis zahlreichere dichterische Krafte die vom Ackermann-Dichter eischwungene Ehene betraten, mußte eine Art Treppenbau dort hinuber ausgeführt werden. Aber sehen hier bemerkt man daß einer breiten Literatur solcher Artung Wucht und Glanz individueller Progung innewohnen muß, die jene andere Traditionsreihe dem Blick des nicht schart Hinschauenden wohl entziehen mochte

Wenn sich der Dominikaner Nider und der bohmische Adlige, der den Ackermann schuf als Typen gegeneinander stellen lassen, so zeigt das literarische Geschehen dazwischen Utergange. Reichen Stoff bietet gerade in diesem Betracht die Geschichtsschreibung der Zeit, die sich jetzt in die verschiedensten Gattungen auseinanderlegt und von den Vitenreihen "ruhmenswerter Manner" über Kloster-, Stadt- und Landschaftschroniken bis zu den weltgeschichtlichen Enzyklopadien reicht. Der ganze gewaltige Bereich ist literarhistorisch noch wenig aufgeschlossen — das Hauptergebnis historischer Forschung über dies Schrifttum, die Feststellung der Quellen und der Zuverlassigkeit in den Tatsachenangaben, ist für die literaturwissenschaftliche Betrachtung ja keineswegs von entscheidendem Belang --, und auch hier kann der Versuch nicht gewagt werden, die empfindliche Lücke auszufullen. Nur soviel sei bemerkt, daß die verschiedenen Reformrichtungen, die papale, konziliare und antikirchliche, sich darin in manmgfaltigsten Abschattungen zeigen und so nicht nur die verwirrende Buntheit des Gewebes, sondern auch die schier elementare Kraft des Gesamtwollens, des Verlangens nach Neuformung anschaulich machen Dabei ist die Sehweise immer noch mehr statisch als evolutionistisch. Dem gegenstandlichen, Ding um Ding greifenden Sprechen der deutschen Renaissance, ihrer allegorisierenden Verknüpfungsart entspricht es, solange sie bei sich selbst bleibt, wohl, das Nacheinander der Begebenheiten festzustellen, ihre Umstande zu verworten, ihr Verbundensein aber nicht in einem Verhaltnis des "weil jenes war, mußte dieses kommen" zu begründen, sondern es im "Allegorein", im Fluidum zu finden, das in jedem "Ding" von etwas "anderem" spricht; in einer Ideenwelt, aus der "Dinge" nun wohl nicht heraustreten, deren ewige Beziehungen aber in den Dingen wirklich sind.

So gibt der "Paderborner Reformator" Gobelinus Person († 1421) seinem Cosmodromius noch den Aufriß der sechs Zeitalter, so kann er wie andere Zeitgenossen "unkritisch" und mythenreich erzählen oder Verspartien einlegen. So sind novellistische Partien keine Fremdkörper. So kann Ulrich Richental († 1437) als Augenzeuge vom Konstanzer Konzil berichten, ohne leisen Versuch, geistige Richtungen herauszuheben oder Regrundungen sichtbar zu machen. In klarer Gegenstellung zu der Innerlichkeit beschrankt er sich auf das Außere, und die Einleitung des Werkes gibt wirklich eine treffende Selbsteharekteristik:

"Hienach folgt, wie das Konzil gelegt ist worden nach Konstanz und wie es dorthin kam und wie es aufing und was sich also zu Konstanz in dem Konzil begeben hat und da geschah und wie es zerging und wie viel Herren dahin kamen, sie waren geistlich oder sie waren weltlich, und mit wie viel Personen; das alles ich Ulrich Richental zusammenbracht hab und es selbst von Haus zu Haus erfahren hab, da ich Burger und seßhaft zu Konstanz war, im Haus zum goldnen Bracken, und bekannt war, sodaß mir geistliche und auch weltliche Herren sagten, wonach ich sie denn immer fragte, und auch der Herren Wappen, die sie an die Hauser daselbst zu Konstanz anschlugen und ich erfragen konnte."

Dabei erreicht Richental eine wunderbare Lebendigkeit der Bilder, und es erinnert in der Stilgebung an das geistliche Spiel, wie er, unrefiektiert den sichtbaren Ereignissen folgend. Einzelpersonen und Gruppen vorüberziehen läßt, wie die prachtigen zeremoniellen Festakte in wogenden, farbenreichen Einzelheiten sich aufbauen, die ernsten Beratungen ihren äußeren Vorgangen nach vorgeführt und aus der Perspektive des Nichteingeweihten im Tonfall umlaufender Berichte dialogisiert werden, wie die Übergange von Vor-

gang zu Vorgang sich rem aus subjektiver Zuwendung vollziehen — "Nun sollen wir das Konzil also lassen bleiben, bis die erfahren, wie nun der Hus und Jeronmus gen Konstanz kommen und da verbrannt wurden"—, wie sie vom Schauspiel zu den praktischen Maßnahmen der Quartierung und Bekostigung, zu Strohpreisen, Teilnehmerhsten und Wappenbeschreibungen himberleiten

Die Reformkonzilien brachten die gestigen Führer der verschiedenen abendländischen Nationen in personliche Fühlung und mußten so auf der neuen soziologischen Grundlage eine ahnliche Wirkung ausuben, wie Jahrhunderte zuvor die ersten Kreuzzuge.

Die Moralsattre, aus geistlichen und weltlichen Quellen gespeist, fand hier ein reiches Feld. Als bedeutendstes Erzeugns ist das alemannische Gedicht "Des Teufels Netz" zu nennen, ein Werk von rund 13500 Versen.

Es gibt sich als Gesprach zwischen einem Einsiedler und dem Teufel, den jener gezwungen hat, ihm seint Schliche zu bekennen. In der gegenständlich-didaktischen Weise, die wir bereits kennen, gibt der Tenfel zunachst eine Lehre von den Todsünden - sie erscheinen allegorisch als seine Knechte, die ihm das Netz zum Sünderfang ziehen — und von den Zehn Geboten, mit Beispielen reichlich belegt. Den Ubergang zum zweiten Hauptteil, der rund drei Viertel des Werks ausmacht, ergibt die Frage des Einsiedlers, wem es in der Hölle am schlimmsten gehen werde — die Antwort lautet: Je großer das Haupt auf Errien ist, je schlimmer und pemvoller ihm geschieht, er sei geistlich oder weltlich — und wie die Teufelsknechte die Welt fangen - kein , logischer" Fortgang, wie man sieht, denn vom Wie hatte schon der erste Teil gehandelt Was min folgt, ist denn auch weniger eine Beantwortung der eigentlichen Frage, als eine typisierende Sittencharakteristik aller Stande. Sie setzt mit dem Konzil ein: "weil es denn das Hochste ist, was es gibt in dieser Frist, und über dem Papst soll wesen, so kann es doch vor mir nicht genesen " Und sie geht der Reihe nach mit mehr oder minder scharfer Kritik die Stande durch, "vom Papst bis zum Bettler", "vom Kaiser bis zu der Waise". Sie verwirft nicht bedingungslos, verweist immer wieder auf die Möglichkeit der Buße und empfiehlt vor allem die Demut — nur die "Klemen" werden durch die Maschen des Netzes hundurchgleiten —, wie denn auch die "Begharten oder willigen Armen" am freundlichsten beurteilt werden , Hut du dich, das ist dein Gewinn! Damit so fahr ich dahm Amen" Diese Schlußworte des Teufels (1) fassen die mehr moralisch als religiös-aszetische Absicht des Werkes zusammen. Ein Anhang bringt noch eine Reihe zusammenfassender Reimreden des Einstedlers, des Teufels und ein kurzes Zwiegesprach zwischen Teufel und dem richtenden Christus; ein Schluß, der trotz seines völlig abweichenden, unweltauschaulichen Ethos an die Schlußgebung des bohmischen Ackermanns erunnert. Aber auch zum aszetischen Schrifttum des Westens und zur Reihenform der Totentanze, zur Revueform der weltlichen Spiele liegen die Beziehungen auf der Hand Gegenüber den Innerlichkeitsstromungen und der individuellen Problematik verkorpert aber diese bezeichnende Dichtung der deutschen Renaissance jene andere, nüchtern schematisierende, mehr gruppenhaft-gegenständliche Art, die in das Gewebe der Zeitliteratur einen Emschlag gibt, der als renaissancehaft nicht verkannt werden darf. Brants "Narrenschiff" aus dem Ende des Jahrhunderts ist wohl das bekannteste Werk solcher Artung

Lehrreich, wie schon vorher, 1410, der Angehorige eines der ersten Tiroler Geschlechter, Hans Vintler, eine novellistisch ausgeschmückte Tugend- und Lasterlehre, "Die Pluemen der Tugent" gedichtet hatte, in weiten Strecken eine Kritik der herrschenden Stande. Und gerade in diesen aktuellen Abschnitten ist der Verfasser am selbstandigsten, wahrend er sich im ganzen an seine italienische Vorlage, die damals ungemein beliebten und im 15 Jahrhundert noch oft gedruckten Fiori di virtù des Tomaso Leoni (ca. 1320), teils wortlich, teils freier anlehnt. Zu dieser italienischen Kraftquelle, die sich auf tirolischem Gebiet auch bei Oswald von Wolkenstein und im Innsbrucker Petrarca geltend macht, kommt eine böhmische die Übersetzung, die Heinrich von Mugeln dem Valerius Maximus hatte angedeihen lassen Vintlers geistige Geschmeidigkeit ist großer, seine Bildung steht auf hoherem Niveau als die des Netz-Dichters In der Vintlerschen Burg Runkelstein waren die Sale mit Bildern aus Tristan und Isolde, Garels Pleier und der deutschen Heldensage bemalt, und nach Italien weisen wieder die Bilder aus dem Katharinenleben in der Kapelle. Die Dichtung selbst macht nicht nur eine weitere Belesenheit in der alteren höfischen und moralisierenden Dichtung wahrscheinlich,

sie zeigt auch im Ton etwas von der Innigkeit, mit der die deutsche Renais-ance die Getalle der hofischen Lyrik erfüllt hatte. Aber der Gesamtstruktur nach gehört sie doch mit dem "Netz" zusammen

Bei der Schwache der Gattungsgrenzen dringt diese sozusagen katalogisierende Art auch in die Lyrik, wie die zeitkritischen Gedichte Hugos von Montfort, des Zeitgenossen und Landsmanns von Vintler, zeigen. Hugos Lieder aber, bei der sozialen Stellung des Dichters naturgemäß im Außerlichen mehr durch die höfische Tradition gehemmt, als das bei den burgerlichen Sangern der Fall ist, können unmoglich als Minnesang angesprochen werden Noch deutlicher als in Vintlers Didaktik klingt hier Innigkeit und Innerlichkeit, unbehilflich freilich und tastend im Ausdruck.

Beziehungen zur französischen Literatur sind seltener. Erst ein wenig tiefer im Jahrhundert werden sie von bestimmten fürstlichen Mittelpunkten aus gepflegt werden und dann zur Ausbildung einer neuen Gattungsform, des Prosaromans, beitragen. Wenn der Bayer Michael Felser bald nach 1400 das kompilierend-phantastische Werk des Litticher Arztes "Die Reisen des Jean de Mandeville" (ca 1350) verdeutscht, wenn um die gleiche Zeit der Mindener Kanonikus Eberhard Cersne im Anschluß an den Minnetraktat des französischen Kaplans Andreas aus dem 12. Jahrhundert eine weitschichtige allegorisch-diktaktische Minneregel reimt, so ist das fur die deutsche Renaissance-Literatur wichtig mehr als Symptom denn als Kraftkomponente Frankreich hat in dieser Zeit der Literatur wenig Entscheidendes zu bieten Bezeichnend ist es dann auch, wie der Mindener Kanomkus aus dem geistreich zuspitzenden, intellektuell spielenden, in der mittelalterlichen Gradusordnung gehaltenen Tractatus de amore zwanglos zu einem novellistisch aufgeführten beispielhaft und dinglich katalogisierenden und allegorisierenden Aufbau gelangt. Die sprachliche Höhenlage ist gut greifbar etwa in der Belehrung darüber, wie man, wenn sich Stätte und Zeit findet, zu seinem Lieb sprechen soll Da liest man die bekannten nunnesingerischen Formeln in der renaissancehaften Erweichung und Verseelung. "Hatt ich aller Wunsche Wald und könnte kiesen mein Profit, dich wollt ich kiesen, Fraue, bald", "Mein Mut ist ganz zu dir gewandt in Liebe und in Leide Mir ward nie lieber Weib bekannt, das red ich bei meim Eide". Noch stärker ist solche terminologische Abhangigkeit bei "meisterlicher" Formgebung in Liebesliedern, die aus demselben Kreis, wenn nicht vom selben Verfasser stammen. Diese Literatur ist in das drangende Reformwollen der geistig maßgebenden Gruppen unwillkürlich mit hineingezogen. Zu ihr wird man auch den erzahl- und lehrfreudigen Johannes Rothe von Kreuzburg († 1434). Stadtschreiber, Kaplan, Vikar und Scholastikus in Eisenach rechnen müssen. Seine mancherlei Werke vermögen bei allem Wissensreichtum, aller konservativen Neigung weder den alten höfischen Geist (Ritterspiegel), noch die altere Frömmigkeitsform (Elisabethleben, Passionsepos mit besonderer Hervorhebung des Judas- und Pilatusschicksals) zu verkörpern.

Immerhin, wir konnen hier retardierende Bestände des laufenden Vorgangs feststellen, und auch die handschriftliche Überheferung genuin höfischer Werke läßt im 15 Jahrhundert, soweit wir bislang sehen, sehr stark nach. Wenn eine Sittenlehre wie der "Welsche Gast" gerade aus diesem Jahrhundert am reichsten überliefert ist, so fügt sich das sehr wohl dazu Auf dem Gebiet der moralischen Didaktik liegen ja die relativ starksten Beziehungen zur Vergangenheit. Moral ist eine im Grunde unhöfische Wirklichkeit, und die ihr geltenden Dichtungen spannen die Fäden mit, an denen es aus dem "Mittelalter" in die "Renaissance" hinubergeht, wenn wir das literarische Geschehen betrachten. Dazu stimmt durchaus, daß eine Handschrift des "Welschen Gastes" auch des Tiroler Pfarrers Ulrich Putsch "Licht der



1. Minatur aus Konrad von Hehrsdorfs Spiegel des menschlichen Heils. Ms. 352 der Vadianischen Bildiothek zu St. Gallen Hi e5° (Nach der Ausgabe von Lindqvist.)

Seele' (1426) enthalt, eine verdeutschende Bearbeitung des Lumen animae, das in der deutschen katechetischen Literatur auch weiterlin benutzt und von dem Wiener Karmeliter Farmator für Drucke in Augsburg redigiert wird. Dies ins 14. Jahrhundert zurückreichende Werk nun ist noch in anderer Beziehung für unseren Zusammenhang wichtig. Es ist eine Art dogmatisch-moralische Katene, in der die einzelnen Sentenzen alphabetisch angeordnet und typologisch ausgelegt sind, zeigt also einmal in erwunschter Kahlheit, was oben als der beispaelhaft und dinglich katalogisierende Aufbau bezeichnet wurde. Und es bringt lateinische Ubersetzungen aus zuvor noch nicht übersetzten griechischen Buchern, ist also, wie Burdach es ausdruckt. "wichtig für die Geschichte der griechischen Studien an der Schwelle der Renaissance".

Sowenig wie die auf Neuformung gerichteten Zuge lassen sich die retardierenden Bestande in eine abstrakte Formel fassen. Ein Hans von Bühel zeigt keine konservativen Neigungen, aber auch keine neuschopfensche Kraft. Wenn er 1412 die "Historia septem sapientium", die wie die artverwandten "Gesta Romanorum" schon im vorhergehenden Jahrhundert eine Prosaverdeutschung erfahren haben durfte, in die alte Reimpaarform eindeutscht, so ist dasjenige, was sein schlichtes, eleganzloses Nacherzahlen jenes unerhört verbreiteten und substanzhaltigen Novellenkreises ergibt, die sach- und beispielfrohe anekdotische Spannung, wie sie das deutsche Schrifttum der Renaissancezeit in vielen Abschattungen kennzeichnet. An einer deutschen Reimbearbeitung des verbreiteten Amicus-Amelius-Stoffs können wir das noch einmal feststellen in Gegenüberstellung mit Konrad von Wurzburgs Engelhart.

Fo hendelt sich um das Werk des stemschen Zisterziensers Andreas Kurzmann († vor 1428), der auch in seiner umfangreichsten Dichtung, einer deutschen Bearbeitung des im 15. Jahrhundert ungewohnda haben verbreiteten Speculum humanae salvatioms, einen sicheren Sinn für "aktuelle" Stoffe bekundet. Vom Speculum haben wir aus dieser Zeit neben den latemischen mehrere deutsche Vers- und Prosabearbeitungen, unter denen die des geistlichen Lyrikers Heinrich von Laufenberg die bekannteste sein durfte (1437). Die Novelle von den beiden abnilichen Freunden, deren einer den andern im Zweikampf vertritt, wofur dieser ihn spater mit dem Blut seiner Kinder vom Aussatz heilt, wird auch von einem der "sieben weisen Meister"

vorgetragen und den weretischen Teil dieses Motivkreises betten selon, im . "I auf in leit Rost neis "Jakobsbruder" verweitet. Der Stoft net überde, an "S. Jahrlandert mehreres list in lige Beerlant zuem Reimpaaren und Prosa geninden. Bei Karznann ist von Konrads erischmen behoben som eilen seiner geschliffenen Dialogadhrung seinem vertubrens den erotischen Dinielhauchtsem aber auch nichtzu finden. Er erzählt na legendarischen Ioa wie denn seine Vorlage dem Speenlum historiale des Vinzenz von Beauvals nahesteht und er reiht Vorgang Leine und samfalligen Einzelzue im dieser all gorisschwangeren Schicht treulach anemander. Man erinaere sach der beruckend in Minneszene zwischen Engelhart und Engeltrut und der Entdeckung durch den geschwerdigen Ritschar. Das war honsch gearteter asthetisch-sinnlicher Genuß ienassangehafter Leiblichkeit. Kurzmann führt seinen Entdecker, im Augenblick wo er ihn braucht, folgendermaßen ein

Seht, an dem Hof war auch em Mann, Der aller Frommheit war gar ohn' Er konnt wohl prufen alle Schand Und Ardecius war genannt. Er war ein Graf von seiner Art I nd hatt' auch einen roten Bart Sein' Treu war aus der Massen klein Wie noch das Sprichwort ist geniem. Rufus infulchs non habet partem in vehs.

Gerade diese Emführung gestaltet Kurzmann zumlich unabhängig von seiner Vorlage. Mit ihr laßt ei dann den Verrater das Paar nicht wie Konrad unerwartet in der Umarmung überraschen, sondern mit dem Liebenden listig einen Freundschaftsbund schließen. Aus dem hofischen Intriganten ist so ein volkstumlich-allegorischer Bosewichtstypus geworden, dem gegenüber das weitere Verhalten des Helden in dieser neuen geistigen Welt keine besondere Verstandlichung verlangt. Es kann emfach von Amelius heißen:

Recht in der Treu ward er ihm sagen, Als wie er hatt' 'leicht vor drei Tagen Des Fursten Tochter sehr geschwachet Und mit dem Ding zu ihr gemachet, Das da die Unkeusch ist genannt. Der Ardecius hort' das gern,
Denn ihm war wohl nut medern Ehrn.
Doch tat er nirgend des geleichen.
Daß der Schenk nicht von ihm sollt' weichen
Und sich besorgen um die Tat
Von der man vor gelesen hat

Es sind nicht einmal zwei ausgesprochene Extreme, die da in Konrad und Kurzmann nebeneinandergeruckt werden. Wie jener schon nicht frei von Renaissancezügen ist, so geht dieser mit seinen Quellen in altere Jahrhunderte zuruck und betont auch selbst nicht naturalistisch-drastisches Wollen. Aber das Ethos, die Erlebnisweise, die Tonlegung, das, was aus der Wirklichkeit zur Sicht kommt, hat sich unverkennbar geandert. Und wenn man sich einerseits vergegenwärtigt, wie die Literatur der Konzilszeit aus dem endenden 13 und dem 14 Jahrhundert heraus geworden ist, so wird gerade diese Gegenüberstellung grell veranschaulichen können, was in dieser Zwischenzeit auch auf dem Feld der Literatur geschehen ist

Es kam im vorstehenden darauf an, bei aller Knappheit doch einen gewissen Einblick in das gegensatzreiche Getriebe zu gewinnen, das in Deutschland die Literatur der Konzilienzeit durchwaltet. Vergleicht man es mit der "Renaissance-Mitte" der italienischen Literatur, wie sie Klemperer in diesem Handbuch benannt und gezeigt hat, so wird man den Unterschied der Geistigkeit und die Verschiedenheit der Traditionszusammenhänge nicht verkennen. Die deutsche Renaissance-Literatur hat in ihren Anfangen keine solchen bahnbrechenden Vertreter wie Petrarca und Boccacio, und wenn diese doch nach Deutschland hinüberwirken, so bedeutet das naturgemaß nicht nur anderes, sondern auch weniger als ihre Ausstrahlungen auf Italien. Unter dem Druck von zunächst verborgenen Kraften, namentlich einer religiösen Erlebnishaftigkeit, einer verantwortungsbewußten Schwere, einem Problematischwerden der außeren und inneren Gegebenheiten und ihrer wechselweisen Beziehungen, vollzieht sich in zaher Ausbreitung ein Umformen der überkommenen Literaturformen, in zögerndem, ruck-

weisem Vordringen und Zuruckweichen das Aufführen neuer Geruste. In der "Renaissance-Mitte" sind sie noch nicht ausgebaut, aber doch wohl kenntlich als abgestellt auf greifbare Dinghaftigkeit und auf Greifenwollen der Dinghaftigkeit, sei es im seelischen Erleben, im moralischen Wissen. im sozialen Urteilen und Verurteilen, im allegorischen Erkennen, in kontemplativer Spekulation. Nur auf deren höchsten Stufen gibt es eine fliegende, beschwingte Bewegung, die aber doch wieder tief verschieden ist von der schwerefreien, zwischenspharischen Schwebekunst des höfischen Kreises, von der in Petrarca der Gleichzeit Italiens etwas überhandigt ist. Die deutsche Bewegungsart ist in dieser Zeit sonst ein gewichtiges Schritt-vor-Schritt-Setzen. Eigentliche Heiterkeit, auch solche aus Selbstzucht oder Konvention, findet hier keinen Ort, und auch der Witz andert den Bewegungsrhythmus nicht er ist wuchtend und kommt aus der "Sache", aus dem Vollsein von den unzulänglichen und doch unwiderstehlich bannenden Dingen, kommt aus der Freude an sachgemaßer List, nicht an grenzbewußt spielendem Geist.

Versucht man nun, die damit beschriebenen Zuge der Einheiten von Gehalt und Gestalt an den von Walzel fur die Literaturwissenschaft gewonnenen kunstgeschichtlichen Grundbegriffen zu klaren, so ergibt sich an der deutschen Literatur eine bezeichnende Mischung der Bestimmungen, die fur "Renaissance" und für "Barock" festgelegt wurden. Nicht nur die Erzahlliteratur, nein, die ganze Literatur dieser Zeit verläuft eindeutig flachenhaft, kennt keine Tiefenhaftigkeit, kein Zurücktreten vom Vordergrund in einen Hintergrund Sie gibt mehr ein "Fortschreiten von Haltepunkt zu Haltepunkt" (Walzel) als dauernde Bewegung Anderseits aber ist sie viel zu sachbestimmt, als daß in ihr "tektonische" Bauart stattfinden könnte In einer auch stilgeschichtlich sehr bemerkenswerten Weise durchdringen sich hier Züge einer "Gehaltsasthetik" - wie sie bei den starken plotinischen Bestanden im deutschen Geistesleben des 15. Jahrhunderts nach Walzels diesbezuglichen Darlegungen nicht uberraschen - mit der für die Zeit nicht minder wichtigen nominalistischen Seh- und Erlebnisweise. verbinden sich vielfach greifbar in der allegorischen Formgebung, von der weiterhin noch zu reden sein wird. Gerade weil die verschiedenartigen Gehalte sich nicht zu eindeutiger Zielstrebigkeit zusammenschließen und demgemaß keine eindeutig zwingende Gestaltung zum Dichtwerk finden, wird man auf die zur Frage stehende Zeitspanne des literarischen Geschehens die fur den Ansatzpunkt einer "Wertabstufung von Kunstwerken" wichtige Beobachtung Walzels anwenden müssen: "Nicht jeder Zeit ist solcher hochster Ausdruck gegönnt, und vor allem nicht jeder Entwicklungsstufe eines Volkes"; eine Beobachtung die er selber fur das "Zeitalter der Renaissance" dahin auswertet, daß damals "Deutschland andern Volkern, die ein hohere Stufe geistiger Bildung erklommen hatten, den eigentlichen Ausdruck des Zeitgefuhls uberlassen" mußte

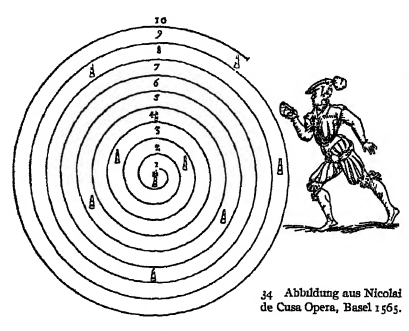
Wird man darum von der deutschen Renaissance sagen mussen, was Hatzteld für die spanische dargelegt hat, daß sie nämlich eine von der italienischen "ganz verschiedene Erscheinung" sei? Muß man gar der deutschen Literatur der Renaissancezeit den Renaissance-Charakter absprechen? Die bisherige Darstellung hat vielmehr ergeben, daß ein rund anderthalbjahrhundertlanges Geschehen für das deutsche Schrifttum neue Grundzuge gezeitigt hat, die als solche in der Konzilsspanne maßgebend hervortreten und die sich als epochal gegenüber der früheren Pragungsart geben. Nun bleibt es gewiß eine noch nicht genugend beantwortete Frage, in welchem Sinn sich von einer gemeinsamen Geistesgeschichte der abendlandischen Völker reden laßt. Soviel aber ist kaum zu bezweifeln" die Renaissance-Mitte der italienischen Literatur steht dem hochmittelalterlichen Typus nicht ferner als die gleichzeitige

Spanne der deutschen Daß eine Verschiedenheit zwischen beiden besteht, wurde schon anerkannt. Aber tritt sie nicht zuruck, wenn man beide Größen vor dem Hinteigrund der nur entformten, d. h. entwirklichten Pragung sieht. Es gibt ja auch ein italienisches, ein fran zosisches, ein deutsches Mittelalter und diesem kontinentalen gegenüber ein insulares englisches. Was uns Italien zeigt, eine Neugeburt und Neuformung des Erlebens und Auffassens, das vollzieht sich auch in Deutschland. Mit andern Kraften, andern Mitteln, andern unmittelbaren Zielen; gewiß. Aber über die stofflichen Bezuge hinaus, die ein Vergleich der vorliegenden Darstellung mit der genannten Klempererschen ergibt, zeigten sich auch gleichlaufende elementare Wollungen im Verhaltnis des Einzelnen und der Gesamtheit zur Innenwelt und zur umgebenden Außenwelt. Man wird zugeben mussen, daß zum "neuen Europa" nicht nur in Italien, sondern auch in Deutschland die Wege gebahnt wurden, daß die deutsche Literatur zu Beginn des 15. Jahrhunderts bereits am Rande des Neulands steht, und zwar am inneren Rand.

Folgendes ist allerdings nicht zu übersehen. Romidee im nationalitalienischen Sinn und latemische oder gar griechische Antike haben in der deutschen Renaissance-Literatur der Konzilszeit keine Bedeutung, und die deutsche Bewegung, bislang vorwiegend aus eigener Saat wachsend, erhalt mit dem Import italienischer Ideen anläßlich der Konzilien eine Okulierung, die ihr weiteres Wachstum um so eher mitbestimmen kann, als sich aus dem Gewoge der neuformenden Stromungen noch keine durchgreifenden Dominanten erhoben hatten.

Strudelreich und wirr ist der Anblick, der sich bietet. Nicht wegen der Mannigfaltigkeit nur und der unübersehbaren Schattierungen Diese eignen auch andern Zeiten. Wohl aber darum, weil doch mehr ein Neuformenmussen sichtbar wird als ein nach fest ergriffenem Urbild Neuformenwollen. Und nun verwirklicht sich im Geschehen ein Vorgang, an dem die Unberechenbarkeit dieses Bereichs aufleuchtet. Ein Mann wird in die Zeit geboren, der, getragen und getrankt von dem Wollen seiner deutschen Vor- und Mitwelt, ihre widerspruchsreiche Habe in schwer begreiflicher Fülle zusammenzwingt, der nach der Erlebnis- und der Gegenstandssette hin diesem Wollen durchwirkende Deutung und Pragung findet, der so nur in seiner Zeit möglich und als solcher doch wieder unerklärlich ist, der einen Ort gewonnen hat, von dem aus sinnvolle Ordnung des Gegebenen und Gewollten moglich scheint und unter dem das weitere Geschehen doch fast fremd und wenig befruchtet sich fortvollzieht: Nicolaus Cusanus (1401/64).

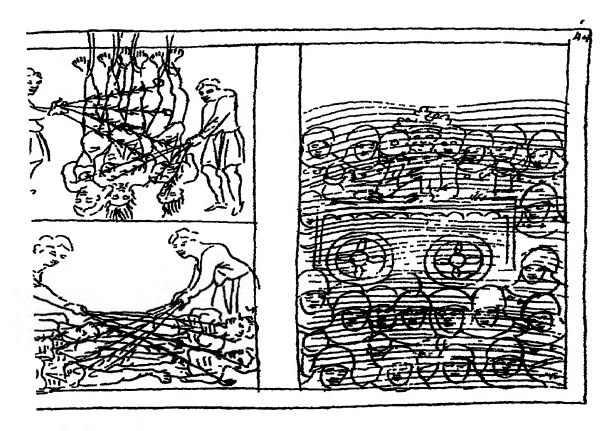
Wirkungen und Nachwirkungen seines Schaffens ließen sich allerdings beobachten. Da ist zunächst Duhems Nachweis hervorzuheben, daß Nikolaus mit seinen knappen Bemerkungen über die Theorie der Korperbewegung einen "tiefen und anhaltenden Einfluß" auf die Mechanik des 16. und 17. Jahrhunderts ausgeubt hat, daß seine Dynamik für Kopernikus und Kepler bedeutungsvoll geworden ist, daß Lionardo da Vinci sich in seiner wissenschaftlichen Gesamthaltung wie in einzelnen naturwissenschaftlichen Fragen von ihm angeregt und gefordert zeigt. Aber es handelt sich hierbei doch um Teile aus dem fachwissenschaftlichen Werk, nicht um die Gesamtlösung und -formung, die der Kusaner aus dem Renaissancegeschehen und für es gefunden hatte. Das gleiche gilt von seinem erfolgreichen humanistischen Wirken. Im Moselland geboren, war er schon als Knabe durch die Deventerer Brüder vom gemeinen Leben in die neue Textund Handschriftenliebe eingeführt worden, und mit dem italienischen Humanismus war er in persönliche Fühlung gekommen, als er in Padua studiert hatte und zum Doktor des kanonischen Rechts promoviert worden war. Als Sekretär des Kardmals Giordano Orsini spielte er dann bald mit Handschriftensuchen und -finden eine Rolle, die ihre Spuren bis in die Briefe der führenden italienischen Humanisten zog — am bedeutendsten war seine Wiederentdeckung von zwölf den vorhergehenden Jahrhunderten unbekannten Komöden des Plautus —, und seine Stellung im Kreis der abendländischen Humanisten, die sich auf dem



Baseler Konzil begegneten, war daß Vansteenberghe (Nicolas de Cues, Paris 1920) sie unter gewissen Einschrankungen mut der Poggios auf dem Konstanzer Konzil vergleichen konnte. Mochte Nikolaus sich auch selbst seines Abstands von der antikusierenden Stilkunst der italientschen Genossen bewußt sein — "wir Deutschen konnen nur mit großter Muhe und, indem wir der Natur gleichsam Gewalt antun, nichtig lateinisch sprechen", sagt er zu Emgang semes ersten großen Werkes, das er den Baselein vorlegte -, immerhin konnten Dialoge von ihm langere Zeit fur Werke Petrarcas gelten Von der Baseler Mmoritat in den Osten gesandt, um die Griechen fur das vom Papst zum Konzils-

ort bestummte Ferrara zu gewinnen, benutzte er nicht nur die Gelegenheit zur Erwerbung griechischer Handschriften sondern konnte auch durch die Verbindung seiner philologischen und diplomatischen Gaben zum Erfolg des schwierigen Unternehmens beitragen Ferner gehort er nicht nur als jugendlicher Handschriftenliebhaber in die zeitgenossische Bewegung, die er selbst einmal dahungehend schildert, daß jetzt in allen Wissenschaften von der Theologie bis zur Mathematik ein unwiderstehliches Verlangen nach "Altem" herrsche, als müßte unverzuglich ein Kreisunlauf abgeschlossen werden, daß alles von der Anmut, dem Stil und der Form der antiken Literaturen entzuckt sei Er läßt vielmehr auch Abschriften anfertigen, wird als Autorität bei Übersetzungen zu Rate gezogen, tritt für die neue Kunst des Buchdrucks ein ist unablässig tätig, die von ihm benutzten Texte kritisch zu verbessern, ja unterhalt eine umfangliche Korrespondenz zur Bereicherung seiner imponierenden Bibliothek und wirkt bahnbrechend in der Stellung der Echtheitsfrage gegenüber den Pseudodekretalien, dem Klemensbrief an Jakobus, den Anakletbriefen, der konstantinischen Schenkung. Indessen mit all dem steht er wohl auf der Hohe seiner Zeit, erhebt sich aber nicht wesentlich aus den besten Leistungen der Zeitgenossen

Der christliche Humanist, der wirkungsmächtige Kirchenpolitiker, dessen erfolgreiches Arbeiten zur Verhinderung des abermals drohenden Schismas Enea Silvio in dem Bemamen "Herkules der Eugemer" zum Ausdruck bringt und der auf Eugen folgende Papst Nikolaus V, der erste ausgesprochene Renaissancepapst, mit der Erhebung zum Kardinal belohnt, der papstliche Legat, der m Predigten, Verordnungen, Verhandlungen die Leitgedanken einer Reform des Lebens auf die Kirche hin durch ganz Deutschland trug, der in diesem Sinn den religiösen Formalismus, den Aberglauben, die religiose Unbildung gewisser Volkskreise, die soziale Zerrissenheit der Stande bekämpfte, derselbe Mann entfaltete in Schriften und Briefen zur Anleitung fur das geistliche Leben bei den oberdeutschen Ordensreformern eine wirksame l'attigheit Denn das, sme freilich ungewohnte Art "Handbuch des geistlichen Lebens", ist es doch vor allem, was der Tegernseer Benediktinerprior Bernhard von Waging in der "Docta ignorantia" findet - l'ezeichnenderweise spricht er in seinem "Laudatorium docte ignorancie necnon invitatorium ad amorein em-dem' von der heiligen Unwissenheit, der "ignorancia sacra, que dicitur docta" —, und wenn der Heidelkerger Theologieprofessor Johann Wenck vom Standpunkt der aristotelisch-terministischen Logik und der nommalistischen Theologie aus eine heftige Kampfschrift "De ignota litteratura" gegen des Kusaners Ducta ignorantia richtet und diesen beschuldigt, die Theologie zugrunde zu richten, die Universalienlehre zu vertreten und mit Waldensern, Eckhart und Wikliff Ketzereien zu lehren — wobei noch zu bedenken bleibt, daß Wenck im Gegensatz zu den meisten Heidelbergern an der Konzilspartei auch nach deren Zuammenbruch festhielt und so, ähnlich wie der Kartauser Vinzenz von Aggsbach, in der "Docta ignorantia"



Hitlegitte i finisse Atempre
Hitlegitte i finisse Atempre
Hitler i fini

Discourse financia penning riversure

Discourse financia penning foliation

Tiella introgratio penning being const

Visitation delegate penning for an entire

Circultural delegate financial filters of financial

Circultural delegate financial relation and filters

Discourse foliation of the filters of the filters of the filters

Discourse foliation of the filters of the filters of the filters

Discourse foliation of the filters of the

Seite aus dem "Speculum humanae salvationis". Handschrift aus der Mitte des XIV. Jhdis. München, Staatsbibliothek.

s: Gideon züchtigt, die ihn beschimpft hatten. Rechts: Pharac ertrinkt mit seinem Heere im Roten Meer.



ugleich den "Herkules der Eugenier", den Renegaten der Konzilspartei bekampfte —, so bielen die Tegerneer Reformer einen personlichen Mittelpunkt für die literarisch fruchtbare Erorterung von Prinzipieniragen er mystischen Spekulation um die Mitte des Jahrhunderts. Diese Auseinandersetzung, bei der es vorehmlich um die Frage nach dem Anteil von Intellekt und Affekt an der mystischen Erhebung (vgl. S. 52) eht, zeigt uns den Kusaner in einer ganzen Gruppe zu wenig gekannter Schriftsteller wie Marquard Sprenger mzenz von Aggsbach, Konrad von Geißenfeld, Kaspar Aindorffer, Bernhard von Waging. Wir haben uer nicht nur einen neuerlichen Beweis fur die Lebendigkeit der mystischen Tradition im Deutschland les 15 Jahrhunderts Es zeigt sich auch eiwas von der Vielfältigkeit der geschichtlichen Beziehungen, renn man beobachtet, daß Sprenger, ein Verteidiger der Konzilspartei wie Vinzenz, in dieser Erorterung loch gegen Vinzenz steht, daß ferner Nikolaus, sowenig seine Denkweise eigentlich nominalistisch ist. ich gegen Vinzenz für Gerson einsetzt. Den Tegernseern bleibt er der geistliche Führer Für sie schreibt T 1454 das Handbuchlem "De visione Dei sive de icona", in dem er sie "auf die schlichteste und aligemein-te Weise in die heiligste Dunkelheit zu leiten" sucht, und nut innigem Dank nehmen sie seine Gabe auf Das Werk gehort zu einer anderen Art der Renaissancefrommigkeit, als wir sie in den meisten geistlichen Tandbuchern auf deutschem Boden finden; es bietet keine Anleitung zu methodischem Betrachten, obschon s in der Betrachtung gipfelt, "wie Jesus die Erfullung (consummatio) ist", sondern führt vom außeren Anschauen eines Bildes — des "Allessehenden", dessen Augen jeder Betrachter stets auf sich gerichtet ieht — zu erlebnismaßiger Vergegenwärtigung der überbegreiflichen Allgegenwart Gottes.

Am nächsten steht dieser Art unter den Zeitgenossen wohl noch Dionysius der Kartäuser, mit dem Vikolaus ja auch persönlich befreundet war; es ließe sich etwa an dessen "De contemplatione libri tres" lenken, eine Art mystische "Summa". Aber das eigenste des Kusanischen Werkes hat doch auch bei dem Junger des Areopagiten keine Entsprechung, und so wenig die Zeitgenossen in wirksamer Weise die innerste Absicht der kirchen- und staatspolitischen Schrift des Nikolaus, der drei Bucher "De concordantia cathoica" sich zum Bewußtsein gebracht zu haben scheinen, so wenig mag auch die ganze, im strengen Sinn ieuformende Kraft seines erbaulichen Schrifttums im Bewußtsein der Zeit die Möglichkeit zur vollen Entaltung gefunden haben.

vielerorterte philosophiegeschichtliche Bedeutung des Kusaners Die priginell oder kompilierend darzustellen, die Frage nach der begrifflichen Stimmigkeit seines Koinzidenzsystems, nach der Leistungsfähigkeit seiner Theologie zu behandeln, das liegt außerhalb des Rahmens einer Skizze der deutschen Renaissanceliteratur. Dagegen wird auch eine solche Skizze wenigstens in Kurze den Versuch wagen müssen, die eigenartige persönlichspontane und geschichtliche Bestimmtheit dieser kaum vergleichbaren Erscheinung der deutschen Geistesgeschichte andeutend zu umschreiben. Kaum vergleichbar, weil doch auch die beliebten Vergleiche mit Meister Eckhart dort und Leibniz hier nur in dem Hohlraum hegelisierender Begriffs, geschichte" ihre abstrakte Wirklichkeit haben, aber das Lebendig-Reale, Einmalige eher verhüllen als zeigen. Denn dies scheint nun eben, kurz und deshalb ein wenig gewaltsam gesagt, darin zu liegen, daß Nicolaus Cusanus der "Uomo universale" ist, den das Deutschland der Renaissancezeit als einzige Entsprechung zu den gleichbenannten italienischen Erscheinungen gezeitigt hat, mit diesem Einzigen freilich viele von den anderen aufwiegend. Universal ist der größte deutsche Vasall der Renaissancepapste nicht nur, wie der vorhergehende Überblick sichtbar gemacht haben mag, in seinen geistigen Interessen und Leistungen. die kaum ein Feld des neuen Landes unbebaut lassen — seibst als bibliophiler Mäzen und als Bildersammler hat er sich betätigt -, sondern auch in seiner Verbindung von erkennendem und handelndem Wirken.

Was er als Kirchenpolitiker praktisch gewollt und durchgesetzt hat, laßt die Vitalität und Herrschkraft der Renaissancekondottieri unter sich. Gewiß, ihm fehlt die auf Machiavelli vordentende Amoralität der Mittelwahl, und mit Gift und Blendung hat er nicht gearbeitet, der Geschlechtlichkeit hat er nicht gefront Er hat die Heteronomie bekämpft, aber nicht, um an ihre Stelle eine Passionomie zu setzen, sondern um die Theonomie in seinem Wirk- und Herrschbereich durchzusetzen. Denn auch ihm war "humanistisch" der Mensch "das Maß der Dinge", aber insofern, als im Menschen die ontologische Gesetz-

maßigkeit der gottlichen Schopfung zum hochsten Ausdruck unter den sichtbaren Wesen kommt und die sittlichen Gebote nur eine besondere Wendung der Seinswirklichkeit sind. Schon durch sein bloßes Dasein zeigt der Kusaner, daß der Amoralismus nicht "die" Renaissancezeit kennzeichnet, sondern nur einen ihrer Zuge. Diesen einen Zug aber zum Wesensmerkmal der Renaissance zu erheben, geht nicht an, sobald man sich nicht vor den Gegebenheiten verschließt, denn diese lassen keinen Zweifel, daß der tragende Gesamtvorgang sich allerdings auch in Amoralismus, aber nicht minder in Moralismus und wie bei Nikolaus ın ontologischem Theonomismus — um nur diese Schicht zu erwahnen — vollzieht Und was jene Kondottieritaten an unbandigem Wollen, an Hartnackigkeit, an unschonsamer Bedingungslosigkeit für die neue Grundart des Erlebens zeigen, das wird man in anderer Brechung bei der reformierenden Strenge des Kusaners finden, vor allem aber bei seinem Kampf als Bischof gegen die Anspruche des Herzogs Sigmund zu Österreich, des deutschen Fursten, der von einem allerdings ganz andersartigen deutschen "Humanisten" beraten wurde, von Gregor Heimburg. Denn daß Nicolaus Cusanus das deutsche Gesamtwollen seiner Zeit verkorpert hatte, ware ein ebenso unhaltbarer Ansatz, als wenn man ihn in die Reihe der Renaissanceheiligen, neben Vincente Ferrer, Lorenzo Justiniani (dessen Schriften übrigens, selbst von der mederländischen Aszetik beeinflußt, um 1500 in deutscher Übersetzung gedruckt worden sind), Bernardino von Siena, schieben wollte

Jedenfalls aber zeigt er eine Formung der Renaissancemöglichkeiten, von deren Art es außerhalb Deutschlands nichts zu geben scheint, und es ist wohl nicht belanglos, daß die jungste und beste Gesamtdarstellung, die französiche Vansteenberghes, verschiedentlich die "obscurité germanique, que ne put dissiper complètement le soleil d'Italie" hervorhebt. Wie das Schrifttum der deutschen Renaissancezeit überhaupt nicht im Literartursein aufgeht, so kann auch Nikolaus von Kusa nicht rein als Schriftsteller verstanden werden. Aber seine Werke, als die Werke eben dieses Menschen gelesen, sagen doch die Grundzüge seines geistigen Gesamtbildes aus. Jede seiner Schriften, von dem großen gesamtabendlandischen Reformprogramm "De concordantia catholica" an, das zu harmonischer Zusammenstimmung innerhalb der Hierarchie, der weltlichen Herrschaft und insbesondere des abendlandischen Kaisertums hinleiten will, steht im Dienst des allgemeinen Zeitverlangens, der Neuformung. Und Nikolaus denkt die Reform nicht nur als eine moralische, als eine Rückkehr zu einer nicht prufbaren früheren Sittenreinheit, sondern als eine Neuordnung und Festigung der gesamten zwischenmenschlichen Verhaltnisse, ja des Erlebnisverhaltnisses zum Übernatürlichen, angemessen dem wirklich gegebenen Bestand der lebendigen Krafte.

Die ewigen Wahrheiten sieht er in der Kirche und durch sie gegeben. In gottvertrauender frischer Aneignung dieser Wahrheiten, denkend und schauend, sollen die der Subjekt- und Objektseite gemäßen Formen gewonnen, soll das Meer der Neugeburtsmöglichkeiten durchstrukturiert werden. Auf dem Gebiet der Moral hegt ein wichtiger und besonders dringender, aber nicht isohert zu erreichender Ansatzpunkt. Was die Vergangenheit, die heidnische und christliche Antike vornehmlich, aber auch die scholastischen Werke an Wegleitungen bieten, soll genutzt, aber nichts davon darf an die Stelle der ontologischen Wirklichkeit und ihrer erlebenden Aneignung geschoben oder zur absoluten Richtschnur vergotzt werden. Jede Lehre enthält etwas Richtiges, denn keine kann die Wirklichkeit ganz verdecken - bezeichnend etwa das Kapitel über die Beweise, die der Koran für die Gottessohnschaft Christi enthalt —, aber keine wissenschaftliche Lehre erfaßt die ganze Wirklichkeit, denn diese ist mehr als Denken der Wirklichkeit, als eine gedachte Wirklichkeit, in der denn freilich die Satze der Identität und des ausgeschlossenen Dritten gelten Die Welt aber ist von dem dreiemen, über alles begriffliche diskursive Denken erhabenen Gott nach dem Bilde des Logos geschaften - wie auch für Thomas von Aquin mit Augustin, Philo, Plato, Plotin der Exemplarismus "die Grundlage der Seinsordnung" ist, hat zuletzt wieder Manser schon gezeigt — und kann, fast wie Er, durch diskursiyes Denken zwar in immer neuen Annäherungen verstandlicht, aber nicht endgultig erfaßt werden Eine wissenschaftliche Lehre, die unbedingte Gultigkeit beansprucht wie der terministische Aristotelismus jener Zeit, bekommt dadurch Sektencharakter. So kann der Humanist Nikolaus von Kusa, ohne Autoritatenkult zu treiben, auf Sokrates als Vorganger hinweisen, der im Blick auf die objektiven Gegebenheiten das Unzulangliche der begrifflichen Erkenntnis gesehen habe So schreibt er nut der kennzeichnenden Gleichgultigkeit eines Renaissancezuges gegen Schulautoritaten. "Die allermeisten Theologen halten sich an irgendwelche positiven Uberheferungen und Formeln und lichten sich für Theologen, wenn sie so reden konnen wie die andern, die sie sich zu Auktoritaten gesetzt haben. Wer aber durch die gelehrte Unwissenheit vom Horen [auf fremde Formeln] zu geistigem Sachschen (ad visum mentis) kommt, der hat in sichernder Eifahrung an das Wissen um die Grenzen des begrifflichen Wissensgerührt." Denn auch die Theologie so wird weiter ausgeführt, bleibe mit ihrer Begriffserkenntnis weit unter ihrem Gegenstand und müsse in die Docta ignorantia munden, nicht etwa in einen theologischen Agnostizismus, sondern eine wissenschaftlich geklarte Einsicht in den Abstand der theologischen Begriffswelt von der geoffenbarten übernaturlichen. Die Wirklichkeit kann eigentlich nicht geslacht, sondern nur geschaut werden. Diese Schauung laßt sich bis zu einem gewissen Grad durch analogisches Denken anbahnen, ist aber selbst vom Heiligen Geist zu verleihen

Aus solchem Denken und Schauen, in dessen Dienst nun eine Fülle der überkommenen bedingten Erkenntnisse im Sinn der Docta ignorantia gestellt wird, sucht der Kusaner den Grundriß der angestrebten Neuformung. Nicht an der Hand überkommener Formulierungen, seien sie auch ehrwürdig, soll sie erfolgen, sondern nach Maßgabe der tatsachlich vorhandenen Krafte an Hand der nun in neuer Bedingheit geschauten göttlichen und geschöpflichen Wirklichkeit, von deren ontologischer Einheit kein natürliches Wollen, auch nicht das scheinbar widerstrebende, wesentlich ausgeschlossen ist.

Dies etwa durfte den bewegenden Sinn des Kusanischen Schrifttunis in der literaturhistorischen Ebene andeuten. Danit ist denn zugleich darauf hingezeigt, wie hier ein fast triebhaftes Gesamtwollen der deutschen Renaissanceliteratur zu einer gewissen Aktualisierung geführt ist. Und ganz verschlossen ist die nahere Folgezeit dieser Tatsache gegenüber auch nicht geblieben; der Baseler Drucker Petri, der 1565 die vierte und letzte Gesamtausgabe des Kusanischen Werkes veroffentlichte, hebt in seiner Widmung an die Baseler Universität hervor, daß eine Großzahl "weiser und frommer Manner aus allen christlichen Staaten" die Befolgung der Kusanischen Neuformungsplane "für die so unumgänglich notwendige Reformation" als notwendig ansehe. Daß von einer Ausfuhrung dieses Wunsches nicht die Rede wurde, daß der Wunsch selbst dem Sinn jener Werke zuwiderlief, weil die wirkhen vorhandenen Krafte sich in dem verflossenen, tief aufgewühlten Jahrhundert entscheidend verändert hatten, brauchen wir in unserem Zusammenhang nur zu streifen. Hervorzuheben aber ist, wie eine noch engere Beziehung als die eben berührte allgemeine das Schriftwerk des Nikolaus von Kusa mit der übrigen deutschen Renaissanceliteratur verbindet. Es war zu zeigen versucht, wie die allegorische Seh- und Dichtweise für deren Struktur ausschlaggebende Bedeutung hat Eben diese Schicht aber, in der das wechselweise Verbundensein der Geschopfe und ihre Einheit im Schopfer "zu Worte kommt", eben sie ist es, die in dem Neuformungsplan des Kusaners zu theoretisch-spekulativem Bewußtsein erhoben wird: darum kann und muß ein "Ding" vom andern reden, weil jedes seine Wirklichkeit hat aus seinem "Exemplar" im Logos, in dem keine "Andersheit", der selbst grenzenlose Emheit ist So heißt es denn in dem anmutigen Dialog "Vom Kugelspiel" ausdrücklich: "Manche Wissenschaften haben ihre Instrumente und Spiele, die Arithmetik die Rhythmimachie, die Musik das Monachord. Auch das Schachspiel entbehrt nicht geheimnisvoller Bedeutung (mysterio morahum), wie denn wohl überhaupt kein rechtes Spiel ganz ohne eine solche ist "So ist auch fur seine Schriften das Allegorisieren ein Darstellungsmittel und Stilkennzeichen; nicht nur in der Art der alteren theologischen Methode, die, auch ihrerseits auf ein "Fundamentum in re" sich beziehend, die in der Heiligen Schrift berichteten Vorgange in dreifachem Sinn deutet, sondern in Ausdehnung der allegorischen Sehweise auf das ganze Bereich des Naturlichen Im Eingang des "Dialogus de possest" wird der Einheitspunkt dieser Sehweise durch Erklarung des Pauluswortes aufgewiesen: "Denn das Unsichtbare an Ihm ist seit Erschaffung der Welt durch das, was geschaffen ist, erkennbar und sichtbar."

So zeigen sich die Werke des Kusaners nicht nur in die geschichtlichen Vorgange der Renaissancezeit uberhaupt verflochten, ein deutscher Bau, der in einem aufzuführen sucht, was in Italien in den Einzelgebauden der Platoniker, Aristoteliker, Skeptiker, Scholastiker gesondert erscheint. Sie geben sich auch selbst als der deutschen Renaissanceliteratur zugehörig, deren reiches, dunkles Wogen sie durchleuchten, der sie einen möglichen Einheitspunkt, eine mögliche Sinngebung finden. Dingfroh und ichbewußt ist auch ihre Sprechweise, nicht ohne Wissensstolz, ja, nicht ohne Lust am Rätsel und an der Paradoxie, wogend in

weitem, sachbewegendem und gemutbewegtem Rhythmus, wenig systematisch die Anlage und fragmentarisch, verglichen mit dem Summentypus der vorhergehenden Zeitspanne: mehr vom bewußten Erleben, von spontanem Verweilen und Eilen des Ich im Fortgang bestimmt als von der objektiven Architektonik. Das alles sind Zuge, die in dem vorhergehenden Uberblick immer wieder zu beobachten waren. Und doch ist der Abstand weit Die Dingfreude des Kusaners liegt doch in einer andern Ebene als die hand- und standfeste Griffigkeit, der wir sonst begegnen, und ahnlich steht es mit den andern verwandten Zügen Vor allem aber: was die eigentliche Leistung des Kusanischen Werks ist, die Durchleuchtung, Sinngebung, Vereinheitlichung, die Zusammenzwingung des ungezahlten Einzelnen in ein Gebilde, ın dıe im Vollsinn des Wortes "katholische Konkordanz", das trennt nach Gehalt und Gestalt sein Schrifttum denn wieder von der übrigen Renaissanceliteratur Deutschlands. Denn dieser scheint es eigentumlich, daß jedes Ding seinen eigenen Rhythmus behauptet, daß es nicht gefaßt wird in ein einheitliches Gebilde, daß ein übergreifendes Ordnungssystem dahingestellt bleibt. Und wenn man versucht sein könnte, eine literarbistorische "Entwicklung" von Nicolaus Cusanus zu Erasmus Roterdamensis herauszuheben, so bleibt doch auch da des Verschiedenen mehr als des Gleichartigen, so laßt sich namentlich nicht verkennen, daß keineswegs das von dem Mosellander Angestrebte durch den Niederlander erfullt ist Dagegen zeigt die Stellung des Nikolaus einmal sinnfallig etwas von der Widerspruchshaltigkeit literaturgeschichtlicher Vorgange, und es mag deutlich geworden sein, wie das Geschehen unter seinem Werk wenig befruchtet weitergehen konnte, obgleich darin nicht nur die bedeutendste geistige und literarische Leistung verwirklicht war, sondern auch eine echte Leistung der deutschen Renaissance. Dies "obgleich" scheint zugleich ein "weil". Die Leistung als solche bleibt davon unberührt. Aber ihre faktische Tragweite entspricht ihrem Wollen nicht, ihre Sinngebung vermag nicht alle wirklich vorhandenen Krafte zusammenzuzwingen, und ihre Synthese, aus dem Renaissancebestand geboren und denkmöglich vielleicht, ist irgendwie unzeitig, verspatet oder verfrüht: die Concordantia catholica ist nicht die neue Form, die von den neu wallenden Kraften aus dem Meer des Möglichen aktualisiert wird.

Die Vereinheitlichung war eine Vereinfachung gewesen. Im letzten Jahrzehnt seines Lebens sah Nikolaus fast all seine Tatziele ins Unabsehbare entgleiten: die Behebung des hussitischen Schismas, die hoffnungsvoll eingeleitete Union der Griechen, die Befriedung und Bekehrung der Turken, die Konsolidierung des deutschen Kaisertums. Auch die religiöskirchliche Reform erlahmte in der breiten Menge und zeitigte Keimhaltiges nicht weit über gewisse Ordenskreise hinaus. In der fortwogenden Literatur aber vermehrten sich nur die Möglichkeiten zu verschiedenartigen Neuformungen, wahrend die durchleuchtende Sinngebung der Allegorik, die Nikolaus gebracht hatte, den Schriftstellern keinen Weg zu richtungerzwingendem Formen wies. Am ehesten könnte man von jener Durchleuchtung noch etwas finden in der überragenden deutschsprachlichen Dichtung der Zeit, dem Wittenweilerschen "Ring" aus der Mitte des Jahrhunderts. Von rücksichtsloser Skepsis gegen die Zulanglichkeit der menschlichen "Dinge", Wollungen und Erkenntnisse getragen, gestaltet dieses Epos von abendlandischen Ausmaßen sein Weltbild in der Allegorie einer Bauernhochzeit, gestaltet es als ein Meer von massiven, schollen- und misthaltigen Einzelheiten und moralfrei festgestellten, untereinander widerspruchsvollen Doktrinen, das um die Felsen ubernatürlicher Wahrheit brandet. Aber gegenüber dem Kusaner ist die Skepsis im natürlichen Bereich fast maßgebend geworden und das Stoffliche verdichtet und beschwert, so daß von der für Nikolaus bezeichnenden Durchsichtigkeit sich kaum etwas findet Erstaunlich nur und eben auf den Renaissancedenker hinweisend, wie es dieser große Dichter ermöglicht, das zaheste, der Form widerspenstigste, derbsinnlichste, freilich in gewissem Sinn auch besonders bezeichnende Bereich der deutschen Renaissancehteratur, den Stoffkreis der Schwanke und Neidhartiana, zu einer sinnhaltigen Großdichtung zu durchgeistigen.

Der "Ring" hat mit seinen rund 10000 Versen etwa den Umfang von Hartmanns "Erec". Er bedeutet aber für seinen Kreis eher eine so abschließende Gestaltung, wie sie die hofische Welt im "Iwein" gefunden hatte. Wir vermogen die schöpferische Leistung verhältnismäßig gut zu bemessen, well wir viel von den Einzelbestanden, die da zum Ring geschmiedet sind, in früheren Gedichten beobachten oder für solche erschließen können

Das auch fur die Lynkgeschichte wichtige Liederbuch, das die Augsburgerin Klara Hätzler 1471 berufsmäßig geschrieben hat, und eine Stuttgarter Handschrift des 15 Jahrhunderts überliefern ein, wenig über 400 Verse langes, Reimpaargedicht "Von Mayr Betzen". Darin wird in planem Tatsachenstil berichtet, wie der Maier Betz vor Liebe zu Metze sterben will. Auch sie ist ihm nicht abgeneigt, will ihm aber ihre Huld nur gewähren, wenn er ihr die Heirat verspricht. Mit einer Reihe von Helfern, deren Namen in der Weise der Neidhartiana aufgezählt werden, wirbt er nun um sie, und "nach ihrer beider Wunsch ward ihnen die Ehe geschlossen ohne Schüler und ohne Pfaffen". Das Paar erhält seine Aussteuer, am Abend wird die Hochzeit gefeiert — das Gedicht begnügt sich wieder mit einer Namenaufählung — und das Paar zu Bett geleitet, wo denn Betzens Tölpelhaftigkeit und Metzens zweifelhafte Tugend in einem knappen, derben Gespräch sich kundmachen. Am nachsten Tag findet die "Feier" statt, die den Hauptteil des Gedichts (von V. 102 ab) ausmacht: Raufen des jungen Ehemanns vor der Kirche, das Festfressen, in dem sich zu voller Blute entfaltet zeigt, was Steinmar und Hadlaub mit ihren Herbsthedern eingeleitet hatten, der Tanz und die dabei entstehende Schlägerei

Dies dürftige Werkchen, das dem Ringdichter den äußeren Rahmen bot, behandelt einen ım 15. Jahrhundert beliebten Stoff, auf den auch Hermann von Sachsenheim anspielt und der mindestens noch eine andere literarische Fassung gefunden haben muß. Es weist damit in den breiten Stoff- und Stilkreis, aus dem auch der "Ring" hervorgewachsen ist: die drastische Spottliteratur, die sich mit Vorliebe, aber nicht ausschließlich im soziologischen Bereich des bauerlichen Standes bewegt. Man erinnert sich hier des Durchbruchs durch den höfischen Lebensausschnitt, den Neidhart und ernster der Helmbrechtdichter vollzogen hatten. War das bei ihnen ein Zeichen für das Erlahmen des höfischen Ethos gewesen, so hat die Folgezeit das von jenen halb unbewußt betretene Gebiet voll angeeignet und zeigt hier im 15. Jahrhundert ein wichtiges Element der deutschen Renaissanceliteratur, die massive, transparenzlose Dinglichkeit, in besonders handgreiflicher Pragung. Eine unmittelbare Fortbildung hatte von Neidharts Liedern zu den Schwankstücken der "falschen Neidharte" geführt. Von den in diesen Ton fallenden Stücken hat ein Unbekannter in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts 36, darunter auch Lieder Oswalds von Wolkenstein und Hesellohers, zu einer Art "Neidhartleben" kompiliert und dem Ganzen als 37. Stück einen Schluß in Reimpaaren gegeben. Im Titel dieser Schwanksammlung, die bis in die zweite Halfte des 16. Jahrhunderts hinein gedruckt wurde, verschmilzt der Stifter und spatere Held der Gattung mit der Hauptfigur der Ständesatire im Tiergewand, die zu Ende des Jahrhunderts von Niederdeutschland aus ihren Siegeszug antreten sollte: "Neithart Fuchs".

Das Vorbild fur diese Kompilation war offenbar "Die Geschichte des Pfarrers vom Kalenberg", die ein Philipp Frankfürter um 1450 aus reicher Überlieferung verfaßt zu haben scheint, und von der wir gar bis ins 17. Jahrhundert hinem Drucke haben. Vielleicht um die historische Figur eines Kalenberger Pfarrers ist da eine Gruppe von Schwänken zusammengeschlossen, in denen es sich in der Hauptsache um witzige Überlistung der Bauern durch ihren Pfarrer oder um Belustigung des Hofs durch ihn als mehr oder weniger derben Spaßmacher handelt. Die Erzählung fließt verhältnismäßig harmlos und leicht hin. Nur einige Stücke haben etwas von dem schmutzfrohen Charakter mancher Eulenspiegelschwänke, die zu dieser Zeit





35, 36. Holzschnitte aus dem "Pfarrer vom Kalenberg". Erstdruck.

schon umlaufen mochten Wichtig für unseren Zusammenhang ist ferner, daß der tendenzlos über die körnige Gegenstandlichkeit lachenden Anekdotensammlung eine religiose Schlußwendung gegeben wird:

Daselbst der Pfarrer g'storben ist.
Gott sei mit ihm zu aller Frist
In seiner hohen Ewigkeit
Und Maria, die reine Maid,
Und auch Sankt Jorg, der Ritter gut.
Der hab' auch da die Seel' in Hut
Des Pfarrers von dem Kalenberg,
Der da viel schameliche Werk
Getrieben hat spät und auch früh.

Gott woll's ihm nimmer rechnen zu Und woll' ihm's ewiglich vergeben, Daß wir mit ihm das ewig Leben Bei Gott verdienen in sein'm Thron. Darum so bitte Frau und Mann, All, die da leben hier geleich, Alte wie Junge, arm und reich, Daß wir bei Gott der Himmel Saal Besitzen Nun sprecht Amen all!

Drohender, dumpf revolutionar wirkt die Behandlung des verbreiteten Stoffs "Salomon und Markolf" in Reimpaaren von Gregor Hayden. Diese Wechselreden und Wechselspiele des weisen Königs und des unflatig listigen Bauern liegen auch in einer deutschen Prosa vor, die ebenso wie das Gedicht Haydens auf eine latemische Prosa zurückgeht. Schwerlich hat Hayden bewußt revolutionare Tendenzen mit seinem Werk verfolgt, denn er schrieb es für "Herrn Friedrichen, den Landgrafen von Leutenberg". Aber die Zerkluftung des 15 Jahrhunderts klingt doch grimmig aus seinen holpernden Versen, wenn er hart nebenemander sagt, an Salomon und Markolf konne man sehen, "was ein kundig listig Mann gen ei'm Weisen





37, 38. Holzschnitte aus dem "Pfarrer vom Kalenberg" Erstdruck





39, 40. Holzschnitte aus dem "Neithart Fuchs".

moge tun", und "Die Weisheit kommt von Gott, aber die Listigkeit nicht also". Und von der wilden Herrschsucht der undurchsichtig leibhaft gewordenen umgebenden Welt wird etwas Luit in Gegen-Satzen wie diesen:

#### Salomon.

Alle Ding und Kreatur Kommen wieder zu ihrer ersten Natur.

Den Gewaltigen sollst du Ehre bieten Und dich vor dem Unrecht hüten.

Du sollst mit Listen noch mit Lugen Niemand tauschen noch betrügen.

#### Markolf.

Ein Ding ist je und je gewesen. Es kommen zusammen Kot und Besen.

Wer will frei und sicher leben, Der soll ihnen schmeicheln und Gabe geben.

Wer einen andern essen sieht, Dem hilft Red' gegen Hunger nicht.

Freilich, es ist die grobe Schlagfertigkeit, deren Klang hier gewollt ist, und Hayden ist nur eins unter vielen Beispielen dafur, daß diese dingwuchtende Sphäre keineswegs von den unteren Standen allein aufgesucht wurde Hermann von Sachsenheim, Mitglied des bildungsfreudigen Kreises der Pfalzgräfin Mechthild, gehort doch selbst mit seinem angeblich hofischen Epos "Die Mörin" recht nah zu diesem Bereich, und die Aufzeichnungen des schwäbischen Ritters Jorg von Ehingen über seine Reisen nach der Ritterschaft, die Zimmernsche Chronik zeigen im gelebten Leben adlige Kreise, in deren Luft ein Markolfnarr sehr wohl

atmen kann Aber über die Grobheit und Schlagfertigkeit hinaus birgt gerade das Markolfgedicht etwas von den dumpfen vulkanischen Kräften, die in überindividueller unterirdischer Erstreckung am Gefüge der Zeit pressen. (Das Verhaltnis zu den alteren Markolftexten kann hier nicht dargelegt werden.)

Hans Folz, Meistersinger problemfreudigen Charakters, Wappen- und Priameldichter, veranschaulicht für das Stadtburgertum etwas von der Breite der Moglichkeiten, die es in dieser vom Einzelding beherrschten Renaissancewelt für das Nebeneinander des Widersprechenden gibt. Mit seinen Spielpossen steht er mitten in dem stofflichen Kreis, um den es sich im Zusammenhang handelt. Die Neidhartspiele, älteste Zeugen des deutschen weltlichen Spiels, leben allerdings bis ins 16. Jahrhundert kräftig fort, aber um diesen Kern haben sich inzwischen weitere Stoffkreise geschlossen. Folz gibt in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts eine Art



41. Holzschnitt aus dem "Neithart Fuchs".



42 Initiale der "Ring"-Handschrift aus der Bibliothek zu Meiningen.

dramatische Sittenbilder oder besser Unsittenbilder; Dialoge, in denen eine Unfläterei durch eme stärkere ubersteigert wird. Sein "Spiel, em Hochzeit zu machen", fuhrt m solcher Art die Verhandlungen eines bauerlichen Brautpaars vor und rührt so unmittelbar an den beliebten Betzenstoff. In dem Gedicht "Von der gedichten Beycht" folgt auf die Aufzählung der ekelhaftesten sexuellen Vergehungen die Auflosung der zweideutigen Worte in harmlosem Sinn, und daran schließt sich die Mahnung an die Beichtiger zur Milde und zum Hinweis der Sünder auf das göttliche Erbarmen. Von einer Gestaltung kann bei dem allem keine Rede sein, wenn man auch bei Folz eine gewisse Zunahme der Beweglichkeit gegenuber seinem Nurnberger Vorgänger Rosenplut bemerken mag, und die bei ihm bereits verholzende Strophik der Meistersängerei mußte als außere Formung populartheologischer Lyrik erwunschte Hilfe bieten, zumal sie jetzt selbst fast handgreiflich verdinglicht war In den Städten Oberwie Niederdeutschlands schemt diese Schwankdramatik gleich verbreitet gewesen zu sein; literarisch ein Chaos, ob es sich nun um primitive Revueform oder um belebtere Spielform handelt. Was in den burlesken Szenen des geistlichen Spiels doch auch jetzt noch emem größeren Ganzen eingeordnet ist, das bricht sich hier vielfach hemmungslos aus Aber eben auch dies wüste Sumpftreiben, dem nicht nur jede geistige Richtung fehlt, das auch nicht einmal von einem abgeurten Strahl des Eros überflackert ist, es ist für das Gesamtbild der deutschen Renais-

sancezeit wichtig Und als Spiele bergen diese Erzeugnisse Elemente einer spateren dramatischen Formung. Damit ist in großen Zugen das "weltoffene" Bereich der deutschen Renaissanceliteratur umschrieben, wie es sich eigenständig aus den im vorigen Kapitel aufgezeigten Ansatzen unter Mitwirkung außerliterarischer, vornehmlich soziologischer, gemeinde-, staats- und kirchenpolitischer Antriebe herausgebildet hat. Der asthetische Glanz der Form, wie ihn im Italien auch der "Renaissancemitte" (vgl Klemperer in diesem Handbuch S. 54ff.) selbst das "volkstumlich-profane Dichten" zeigt, fehlt der gleichzeitigen deutschen Literatur durchaus. Die italienischen Formen Terzine und Ottaverime sind fur sie undenkbar. Es ist ein ahnlicher Unterschied wie zwischen den italienischen Kupferstichen und den deutschen Holzschnitten des 15. Jahrhunderts — man vergleiche etwa unsere Kalenberger-Bilder mit den entsprechenden bei Klemperer S. 55 und 57 -.. Aber wie den italienischen Platonikern die deutschen Platonsker Johann von Kastl und Nikolaus von Kusa als die weiteren und gewichtigeren gegenüberstehen, wie der Franziskaner Heinrich Herp sie mit kuhnen, an Ruysbroek anschließenden mystischen Spekulationen überfliegt in seiner Theologia mystica, deren erster Kolner Druck (1556) dem hl. Ignatius gewidmet war, die 1559 indiziert, 1586 in kirchlich berichtigter Fassung von dem Dominikaner Philippius zu Rom neuerlich herausgegeben wurde, wie der Kartauser Dionysius Ryckel ihnen nicht nur in seinen Kommentaren zum Areopagiten eine machtige Zusammenfassung des kirchlichen Neuplatonismus entgegenstellt und in seinen

drei Buchern "De contemplatione" eine Gesamtdarstellung des aszetisch-mystischen Bereichs gibt, sondern auch mit seiner Schrift "De venustate mundi et pulchritudine Dei" den Italienern in der Behandlung theoretischer Fragen der Ästhetik vorausgeht, so zeigt das betrachtete deutsche "profane Dichten" gerade in seiner künstlerischen "Heteronomie" mit, freilich erschreckender, Eindeutigkeit gewisse Grundkräfte, die auch in der italienischen Renaissanceliteratur ihre Stelle haben.

Diese Grundkräfte nun sind in Wittenweilers "Ring" mit der am Übernatürlichen orientierten kirchlichen Morallehre durchsetzt und zu einem Dichtwerk einzigartiger Pragung gestaltet Können wir für den allgemeinen literarischen Bestand des Bezirks Klemperers Worte unverandert übernehmen: "In der überkommenen religiosen Eingangsformel, so gedankenlos sie war, spiegelt sich zum mindesten die Gedankenlosigkeit eines in Kern und Masse katholischen Volkes . . . Die Menge des Volkes und sehr viele bedeutende Renaissanceindividuen mit ihr hing am Katholizismus und suchte die irdische Genußsucht... mit dem Christentum zu vereinigen", so liegen die Dinge beim "Ring" doch anders. Hier ist die "religiöse Eingangsformel" durchaus als solche be-



 Liebespaar. Federzeichnung in der "Ring"-Handschrift. Meiningen, Bibliothek.

tont und zeigt die Richtung an, in der das Verstandnis des Ganzen gesucht werden muß:

Der obersten Dreifaltigkeit, Marien, Mutter, reinen Maid, Dazu allem himmlischen Heer Zu Lob, zu Dienst und auch zu Ehr' Den Guten zulieb, zu Freudenschein. Den Bösen zuleid, zu Herzenpein Sollt ihr horen nun zuhand Ein Buch, das ist der Ring genannt, Mit einem edeln Stein bekleid't, Weil es im Ring uns gibt Bescheid Vom Lauf der Welt und lehrt auch wohl, Was man tun und lassen soll. So gut ward nie kein Fingerlein Ich teil' es m drei Teile em: Der erste lehrt hofieren Mit Stechen und Turnieren. Mit Sagen und mit Singen Und auch mit andern Dingen.

Der zweite kann uns sagen wohl, Wie ein Mann sich halten soll An Seel' und Leib und gen der Welt; Das halt dir sonderlich erwählt. Der dritte Teil dir kündet gar, Wie man allerbestens fahr' In Noten, Kriegeszeiten, In Sturmen, Fechten, Streiten. Also liegt des Ringes Frucht An edlen Sitten, Mannes Zucht, An lauterem und tücht'gem Sinn. Nun strebt der Mensch zum Wechsel hin, Daß er nicht allweg hören mag Ernste Lehr' ohn' Scherzessag, Und freuet ihn so mancherlei. Darum hab' ich der Bauern G'schrei Gemischet unter diese Lehr'. Daß sie uns desto ehr bekehr'.

Der wegen seiner Derblieit vielberufene Ring" ist in der Tat eine strenge Moraldidaktik und praktische Lebenslehre, aber freilich kein abstraktes Tugendsystem und kein Typenkatalog Der Dichter sieht mit klaren Augen sowohl die sittlichen Forderungen in ihrer Bedingungslosigkeit als die brutale Triebhaftigkeit des gelehten Lebens seiner Zeit. So stellt er denn die kirchliche Lehre des Glaubens und der Sitten unt einem unerschutterlichen Objektivismus in sein Bild des gelebten Lebens hinem. Dies Bild gestaltet er aus den uberkommenen Motiven der Bauernsatire Aber ausdrucklich weist er auf den allegorischen Sinn dieses Gestaltungsstoffs hm: , Bauer, das heißt hier derjenige, der unrecht lebt und lappisch handelt, nicht aber der seiner standischen Arbeit als Bauer treulich obliegt " Das erwahnte Gedicht vom Meier Betz 1st vom Ringdichter in die drei Teile gegliedert, wie die obigen Eingangsverse sie angeben: Werbung, lienhreitsbereitung und Feier, Bauernkampf Nicht mit moroser, weltfluchtiger Empfindsamkeit wird uber das tolle Treiben abgeurteilt. Die Kritik liegt im unvermittelten und unerbittlichen Nebeneinander der Lehre und des Lebens, und, wenn man will, in der gewaltigen Steigerung des Lebensbildes zum Grotesken. Aber was schou fruher zu beobachten war: in der grotesk ubersteigernden Nachbildung der Umwelt macht sich jenes Renaissancebehagen an der runden Gegenständlichkeit, jene Entdeckerfreude gegenuber der selbstgesetzlichen Dingwelt geltend. Zugleich ist mit unerhörter Kraft der Ironie der Abstand zwischen der gewollten Idee und der gelebten Tat herausgearbeitet, etwa in dem Turmereifer der Bauern, in dem Schnsuchtsschmerz des Liebespaares, in dem Eheexamen Schwindet unter dieser Gestaltungskraft nicht selten der bewußt allegorisierende Ton, so bringt der dritte Teil, der bei der Hochzeit entbrannte Kampf zweier Dorfer, geradezu eine Erhohung ins Mythische, in der viel von der ungeheuren Zerrissenheit, aler auch Vitalität der Zeit dichterische Lebendigkeit erlangt hat. Daß in diesem Kampf Sagenhelden, Riesen, Zwerge und Hexen mitstreiten, ist nur sinngemaßer Ausdruck dafur, daß hier der Zeit ein Mythus ge-chaffen wurde Was in den Neidhartiana und etwa "Des Teufels Netz" in unvollkommene Halften zerfallt, das ist im "Rung" zu einem geschlossenen Weltkreis gerundet, ohne daß aus Schonheitsgrunden der naturlichen oder der ubernatürlichen Wirklichkeit etwas abgemarktet ware. Wuchtig stehen in der Mitte des Hauptteils Vaterunser, Ave, Credo und Sündenbekenntnis Und der Neidhartsche Beichtschwank, den der Dichter neben vielen anderen Stoffen in seinen Ring einbezogen hat, ist betont so geformt, daß Neidhart allerdings die Beichte der zwei Bauern hort, sie aber an Bischof und Papst weist, denn "mit der Seel" 1st nicht zu scherzen. Ich weiß das wohl in meinem Herzen, daß ich ihn nicht losen oder binden kann geist-Nuchtern und streng endet das Ganze· der "Held" Bertschi Triefnas, dessen Heimatdorf zerstort, desen Angehörige erschlagen sind, geht als Einsiedler in den Schwarzwald und verdient sich dort "nach diesem Leid das ewige Leben" Das ist ein Faktum, keine ausschließende Richtschnur, doch laßt sich hier vielleicht ein Ton des Grauens über das Chaos, ja ein Vorklang des "Simplizissimus" vernehmen

In gewissem Sinn wird der "Ring" mit dem Werk des Kusaners verglichen werden können Die herb objektivistische, derb unrhetonsche, der Umwelt gegenuber souveran ironische schweizer Dichtung mit ihrem heute kaum mehr faßlichen Ideen- und Sachenrealismus in Gehalt und Gestalt ist ein bezeichnendes, dichterisch vollwichtiges Gegenstuck zum "Ackermann aus Böhmen", ein reprasentatives Werk der deutschen Renaissance, und zwar mit seiner, von autonomem Weltanschauungsringen unberuhrten, an der kirchlichen Lehre von der Übernatur orientierten, Bauart Auspragung der katholisch-kirchlichen Reformmöglichkeiten vor Luthers Auftreten.

Dies treilich muß festgehalten werden im "Ring" ist nicht eigentlich eine neue Gattungsform für das neue Wollen geschaffen, wie das im "Ackermann" trotz allem der Fall ist. Aber der Ringdichter hat die Fulle der weltlich-didaktischen Unterarten zu einer neuen Großform zusammengeschmiedet. Meistersinger, Spruchsprecher und Fabeldichter muhen sich weiter um Glaubens- und Sittenlehren, um Tischzuchten, Gesundheitslehren. Standekritik und Hausratlisten. Der elsassische Dominikaner Ingolt findet um 1430 für die Spielallegorik den Weg zur Prosa. Die literarische Kronung von allem bleibt der "Ring", den erst um die neue Jahrhundertwende ahnlich starke Zeitpragungen etwa im "Narrenschiff" oder im "Reinke" ablosen.

Eine gattungsmaßige Bereicherung der deutschen Renaissanceliteratur, die zunachst deren Direktionslosigkeit noch verstarkt, bringt mit Form und Stoff in den dreißiger Jahren die geburtige Französin Elisabeth von Nassau-Saarbrucken mit ihren vier Prosaromanen, d.h. im wesentlichen treuen Ubersetzungen französischer Chansons de geste. Die mannigfach verschlungenen Faden, die hier spielen und die von Liepe eingehend dargelegt sind,

mussen im gegenwartigen Zusammenhang außer Betracht bleiben. Um die literarhistorische Bedeutung zu verstehen, genugt es, sich daran zu erinnern, daß die Chanson-de-geste-Stoffe bereits in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts mit der Karlmeinet-Kompilation von Nordfrankreich über die (ja auch für die geistliche Literatur wichtigen) Niederlande nach Deutschland gekommen waren, daß gegen Ende des 14 Jahrhunderts Schondoch den behebten Sibyllenstoff des Karlskreises, die Erzahlung von seiner zu Unrecht verbannten Gattin, in dem Versepos "Die Königin von Frankreich" behandelt hatte und der "Grand de Roussillon" um 1400 eine niederdeutsche Prosabearbeitung fand Aber auch sonst war die Prosaerzahlung nichts ganz Ungewohntes. Im vorhergehenden war verschiedentlich auf geistliche Erzahlungsprosa hinzuweisen Auch die Herzog-Ernst-Prosa ist hier einzureihen, die wohl im 14. Jahrhundert entstand, ferner die ins 15. Jahrhundert fallende Prosabearbeitung der "Minneburg". Eine weitere Gruppe machen die Reisebucher aus.

Dasjenige des Bayern Hans Schiltperger, das seine Erlebnisse "in der Heidenschaft" aus den Jahren 1383—1427 erzahlt, ist mit seiner geschickten Kompilation von historischen und geographischen Autoren (Johannes von Montevilla, Marco Polo, Clavijo) und eigenen, vielfach sensationellen Erfahrungen ein besonders bezeichnendes Werk dafür, daß die Gattung bedeutsame Ansatze zu einer zeitgemaßen Erzählweise enthalt. Wissen von fremden Landern, Sprachen und Gebrauchen, aktuelle Fragen, wie das Urteil der Mohammedaner über die inneren Zwistigkeiten der christlichen Reiche, spannende "Reise"vorgange, wie vergebliche und geglückte Flüchtversuche aus der Getangenschaft, phantastische Erzählungen von nachtlichem Spuk am Grabe Timurs, von der Rache einer tatarischen Fürstenwitwe, von der Korperstärke Abubekrs sind am Faden der Reisen romanhaft abwechslungsreich aufgereiht, und der Stuck an Stuck setzende Sachstil scheint die Richtung auf einen sacherlebten Gegenwartsroman zu erhalten.

Aber der schöpferische Durchbruch erfolgt dann doch nicht, vielmehr setzt sich wieder eine Form durch, die von der sozialen Oberschicht eingefuhrt ist, und das, obgleich diese fürstliche Oberschicht keineswegs die stärksten Krafte des deutschen Renaissancegeschehens verkörpert. Die Überlieferung und Umbildung der "Heldenepik" stellt in der deutschen Renaissancezeit noch am ehesten mittelalterliche Bestande dar, und was die trotz allem auch hier eindringenden Renaissancezuge ergeben haben, ist mit Recht als "Verfall" gekennzeichnet worden. Die auf Erhaltung dieser Epik gewandten Bestrebungen fürstlicher Kreise gehören denn auch uberwiegend zur Spätgeschichte der mittelalterlichen Literatur, wiewohl eins der im 15. Jahrhundert zusammengestellten "Heldenbücher" zwischen 1480 und 1590 verschiedentlich gedruckt wurde. Die fürstliche Erzahlprosa dagegen führt eine für die Renaissanceliteratur bezeichnende Gattungserweiterung herauf, indem sie die rein weltliche Prosaerzahlung ruckweise fordert. Es wird einmal das Gewicht der sozialen Stellung gewesen sein, was hier den Durchbruch herbeiführte. Jedenfalls hat Liepe gezeigt, wie das Unternehmen der Elisabeth von Nassau weitere Kreise zog. Zum andern aber ist auch zu beachten, daß zur gleichen Zeit in Italien die Chanson-de-geste-Stoffe beliebt sind (vgl. Klemperer a. O.) Die subjektiven Antriebe der ersten Prosaistin sind leicht zu vermuten. Sie übertrug in ihre neue Heimat, was sie aus ihrem Mutterland gewohnt war. In Frankreich lief die Prosaauflösung von Chansons de geste schon langere Zeit, und Elisabeth übersetzte nun solche Versepen in deutsche Prosa, wie jetzt auch sonst vorhöfische Bereiche beliebt werden. Daß aber ihre Leistungen und die ihrer Nachfolger zu "Volksbuchern" absinken konnten, versteht sich wohl vor anderem aus dem Bedürfnis der sozial tiefer stehenden Stande nach massiver, begebenheitsreicher, im Ethos immerhin verstandlicher Erzählkost, die nun einmal nicht im bekannten Alltag, sondern auf den "Höhen des Lebens" sich bewegte.

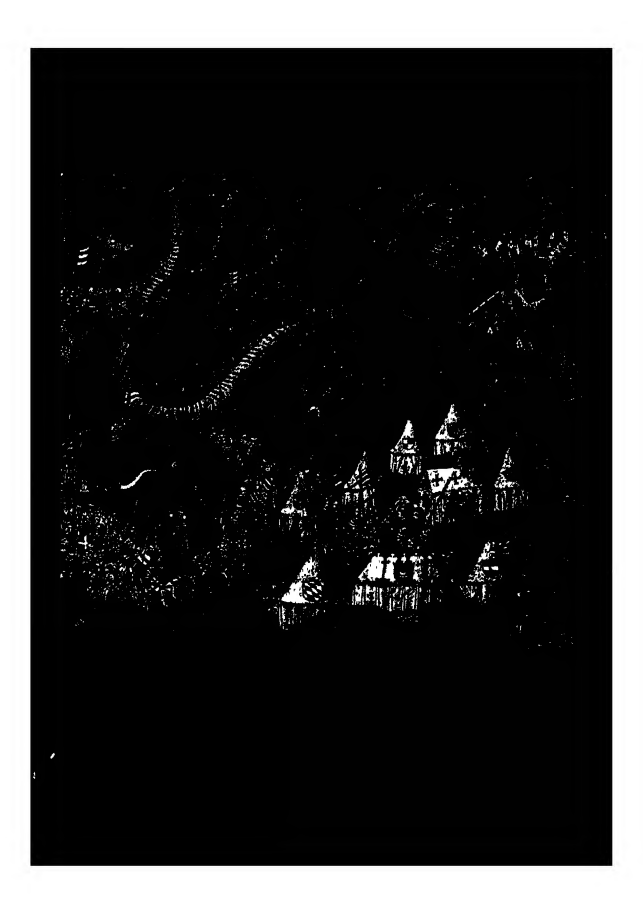
Das jedenfalls war hier zu finden, und der demokratische Sunn, der etwa im "Huge Scheppel" die Pariser Burger entscheidenden Einfluß auf die Geschicke der regierenden Häupter gewinnen ließ und den Neffen eines reichen Metzgers auf den Königsthron fuhrte, mochte das seine dazu beitragen Schließlich, die Art der Gegenstandserfassung ist hier trotz der adligen Helden doch die korperfrohe Art, die auch in der übrigen Literatur zu beobachten war. Es wird in einer Weise zielstrebig erzählt, wie das bei den hofischen Epen aus dem Artuskreis untunlich war. Nicht geistige Wirklichkeiten spiegeln sich im asthetischen Spiel, windern grob typische Menschen handeln und genießen die animalische Aktivität. Sie gehen nicht schwerelen dahm sondern sie brauchen zu ihrem aufwandreichen Leben Geld, und wenn es ihnen ausgeht, müssen sie es sich durch Schuldverschreibungen, geschickte Erbschaften oder Heldentaten zu verschaffen suchen

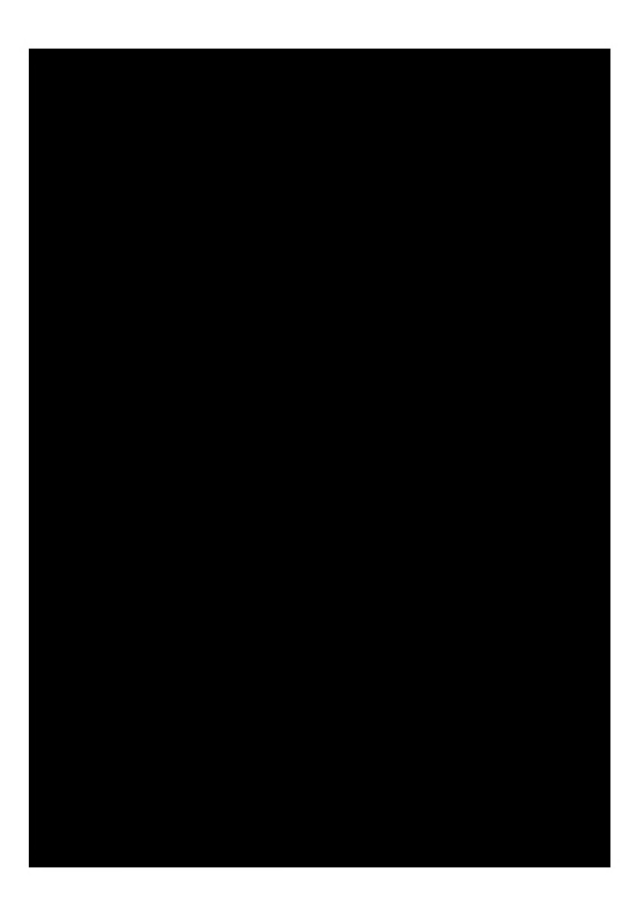
Besonders bezeichnend ist in der Zeit vor dem Einwirken der Humanistenkunst die Behandlung der Liebe. Von Minne ist in diesen ritterlichen Prosaromanen selbstverstandlich so wenig zu finden wie in Sachsenheims Verserzählungen, in den Schwanknovellen oder in der Lyrik Das Verhältnis der Geschlechter ist rein sexuell, und bei diesen Helden, deren Verfuhrungskunste man mit Don Juan verglichen hat, fehlt jede Spur von Eros Elisabeth mochte die lasziven Stellen ihrer Vorlage übergehen, an dieser Tatsache war nichts zu andern. Darin scheint ein Unterschied der deutschen Renaissanceliteratur von der italienischen zu liegen, daß jener das Erotische so fremd wie das Sexuelle plan ist. Hierin unterscheidet sich Elisabeth nicht von der Art, die oben an dem Zisterzienser Kurzmann als typisch gezeigt wurde. Ein anderes Beispiel bietet der Vergleich der Melusineprosa, die der Berner Thuring von Ringoltingen nach französischer Verserzahlung anfertigte, mit dem "Peter von Staufenberg". Erst die nachkusanischen Jahrzehnte erfahren hier eine gewisse Änderung durch die Zufuhr italienischer Novellenkunst, namentlich durch das unvergleichliche Werk des nachmaligen Papstes Pius II. "Euriolus und Lucretia" (vgl. Kap. III).

Dessen Verdeutschung aber gehört schon in einen späteren Zusammenhang, in einen Kreis, dem Humanismus kulturanschauliche Bestimmung wird. In der kusamschen Zeitspanne ist nicht nur Nikolaus selbst, sondern auch der nachst ihm bedeutendste Geist dieser an der Antike sich schulenden Generation, Gregor Heimburg, weit entfernt, den Humanismus als letztes Ziel zu vertreten.

Die neue Kunst der latemischen Rede ist ihm gewiß Bildungsbeweis und willkommenes Trumpfmittel gegen seine Feinde. Aber nicht minder arbeitet er, wo es zweckmaßig scheint, mit scholastisch-theologischen und kanonistischen Kenntnissen. Das, worum es ihm eigentlich geht, ist je langer, je mehr unbedingter Kampf gegen das Papsttum und das deutsche Kaisertum. In diesem Juristen von außergewohnlicher advokatorischer Begabung leben die kirchenpolitischen Strebungen der Okkam und Marsilius von Padua mit allem Radikalismus. Der Augsburger Humanistenkreis, der sich in dieser Zeit um Sigismund Gossenbrot bildet, hat doch eine vorwiegend wissenschaftlich-formale Einstellung, und der von Gossenbrot angeregte Historiker Meisterlin, schon mit seiner Chronographia Augustensium (1456) auf dem Weg zur neuen quellenkritischen Geschichtschreibung, auf dem er sich rund ein Vierteljahrhundert später in der Chronica Norenpergensum durch Enea Silvio erheblich gefordert zeigt, er geht bezeichnenderweise aus dem Bereich der Klosterreform hervor Heimburg dagegen verkörpert eindrucksvoll die Krafte, die nicht aus Gleichgültigkeit oder animalischer Sinnenhaftigkeit sich dem Reformwollen versagten, sondern mit bewußtem Denken und Wollen die Concordantia catholica verneunten Was in der Hitze des praktischen Kampfalls gesagt wurde, laßt sich in seinen Ausführungen nicht immer reinlich von seiner grundsatzlichen Stellungnahme scheiden Aber daß trotz der formal aufrecht erhaltenen Anerkennung des papstlichen Primats der Wille im Grunde auf landesfürstliches, von Papet und Kaiser unabhängiges Kirchen- und Staatsregiment gerichtet war, ist nicht zu bezweifeln. Und seinen kirchlicherseits gefürchteten Schriften wußte Heimburg durch Ubersetzungen ins Deutsche breite Wirkung zu verschaffen. Diese Flugschriften lassen mit ihrer scharfen Kraft an Luther oder doch Hutten vorausdenken.

Wieder zeigt sich hier, wie in der Renaissancezeit Stöße, die die Literaturgeschichte weitertreiben, aus einem Bereich kommen, dessen Schwergewicht nicht im Literatursein liegt. Die Ausbreitung des Humanismus wird darin eine Änderung bringen. Zunachst ist das rein literarische Ereignis die Einführung des ritterlichen Prosaromans, die ohne praktische Wirktendenz voll-





ogen wird Sie tritt beschleunigend ad formbestimmend in einen schon ufenden Vorgang ein und erfahrt enn im weiteren Fortgang auch Umldungen.

Schon um die Mitte des Jahrhunderts ırd am bayrischen Hof neben die Chanson--geste-Stoffe einer der verbreitelsten Erihlstoffe des Mittelalters, der Alexander, m noch zu Ausgang des 14 Jahrhunderts ne alemannische Verserzählung behandelt id ein bayrischer Schreiber abgeschrieben ttte, als Prosaroman gestellt; mit Aushmuckungen, die ersichtlich auf den Gehmack der Damen des Hofs abgestellt nd, zugleich mit der gekennzeichneten ehandlung der Liebesepisoden. Und auch es Werk ist zum "Volksbuch" geworden. An e 12 Handschriften aus dem 15. Jahrhundert hließen sich 11 Drucke, denen im 16 Jahrindert mindestens 4 weitere und ebenso ele im 17. folgen. Der Verfasser des Werkes t aber schon nicht mehr fürstlichen Gehlechts, sondern ein dienstwilliger, schreibwandter Höfling mit wissenschaftlicher ildung, Johann Hartheb Als Spiegelung r bunten literarischen Interessen seines ebenskreises ist Hartlieb eine wichtige rschemung. Er steht dem Münchener ristokratengeschlecht der Putrich nahe mem seiner Mitglieder widmet er die bersetzung des Dialogus miraculorum m Casarrus von Heisterbach, immerhin n Beweis, daß die Freude an geistlicher rzahlprosa auch in den oberen Ständen



44. Titel von Hartliebs "Chiromantie" vom Jahre 1448.

n diese Zeit noch nicht erloschen ist, wenn auch nicht übersehen werden darf, daß dieses Werk cht gedruckt worden ist und daß der "Ehrenbrief" des J. Püterich von Reichertshausen zu den erarisch ruckstandigsten und durrsten Werken der Zeit gehort. Hartliebs Werk aber zeigt gegenüber lisabeths Prosa eine beweglichere, deutschgemäße Rhythmik. Derselbe Hartlieb, der dort unterhaltend id hier erbaulich erzählt, bearbeitet für den "lebensfrohen" Herzog Sigmund eine Übersetzung von lbertus Magnus' "Secreta mulierum", obwohl er sich des Verfänglichen dieser Arbeit durchaus bewußt t, und spater fertigt er eine handschriftliche Ausgabe des Werkes gar für Kaiser Friedrich. Darf man er von einer Popularisierung naturwissenschaftlicher Schriften reden? Das Interesse der hohen Herren r diese Darlegungen uber den Geschlechtsverkehr erinnert doch einigermaßen an die medizinischen udien Hans Castorps im "Zauberberg" Th. Manns. Aber auch die Albertsche Schrift ist später als "Volks-1ch" umgegangen, und wie Sensationslust und Wissensdurst hier durcheinandersließen, das zeigt Harteb selbst mit seinen kompilierenden Werken aus dem Gebiet der Geheimwissenschaften, die mit ihren usführungen über Nigromancia, Geomancia, Ydromancia, Aremancia, Piromancia, Ciromancia, Spatulaancia, uber Spiegel- und Kristallschauen, Luftfahren, Zigeunerzauber, mit ihrem Überblick über die ichtigsten Bucher der Geheimwissenschaften und die kirchlichen Gegenschriften einen guten Einblick in is verborgene Drängen dieser Renaissancekräfte gewahren. Sie zeigen überdies, wie die Geheimwissenhaften und ihr Schrifttum gerade an den Höfen eifrige Pflege fanden, so daß auch für diese Bestände n "Absinke"vorgang festzustellen ist Das "Buch aller verbotenen Kunst, Unglaubens und der Zauberei"

1456), dessen eine Handschrift übrigens wieder von Klara Hatzlerin stammt, ist für Johann von Brandenburg, den "Alchymisten", geschrieben worden. Daß Hartlieb hier im Gegensatz zu eigenen früheren Schriften alle Geheinwissenschaft streng und mit kirchlichen Grunden verwirft, hat man wohl nicht zu Unrecht mit den Auswirkungen der großen kusanischen Visitationsreise im Zusammenhang gebracht, deren Nachhaltigkeit für Bayern durch Aventin bezeugt wird

Mit seiner Verdeutschung des Minnetraktats vom Kaplan Andreas zeigt Hartlieb, wie auch noch nach Cersne die Minnetheorie in gewissen Kreisen Teilnahme findet. Das lyrische Schaffen selbst aber ist nun auch in den hofischen Kreisen von der mittelalterlich-hofischen Gestaltung ganz abgetrieben Die im vorigen Kapitel betrachteten Vorgange nehmen ihren Fortgang, im ganzen wenig beruhrt von den großen Begebenheiten der Zeit Wohl wird naturgemaß der Stoff der "meisterlichen" politischen Lieder und Lehrspruche aus den Zeitereignissen gewonnen, und so haben wir denn eine ganze Reihe solcher Stucke aufs Konstanzer Konzil, die Hussitenkriege, die Magdeburger Stiftsfehde, die Soesterfehde, den Markgrafenkrieg (eins dieser Lieder wurde bezeichnenderweise in der Augsburger Singschule gesungen). den "alten Zurcherkrieg". Aber weder hier noch in den zahlreichen Problemgedichten ist der Einsatz derartig neuer Krafte zu beobachten, wie sie für andere Gattungen von Elisabeth von Nassau oder Gregor Heimburg zu beobachten waren. Einer genaueren Einsicht in die Geschichte dieser Gattung steht die Schwierigkeit einer zeitlichen Fixierung der einzelnen Gedichte entgegen. So viel wird sich indessen allgemein sagen lassen, daß die ehedem den staufischen Adligen nachgesungenen Formeln immer mehr dem neuen Renaissancerhythmus angeschmiegt, in eine dem stadtbürgerlichen Ethos gemaße Substanz eingebettet und so dem neuen, dinglichen Wollen, der neuen, untransparenten Bauart anverwandelt werden.

So enthalten die zahlreichen, buntscheckigen Sammlungen des Jahrhunderts, von denen Lochamers, Schedels und der Hatzlerm Liederbücher und im Norden das Rostocker Liederbuch für die 50er, 60er und 70er Jahre genannt seien, manche anonymen Liedertexte, deren in sich beschlossene Rundung von den namentlich bekannten Lieddüchtern kaum erreicht, jedenfalls nicht übertroffen wird. Aufschlußreich, wie diese Zeit mit besonderer Vorliebe zu dem geschehnishaltigen Tageliedmotiv greift, das von der moglichsten Annaherung an die verklungenen feudalen Tone abgewandelt wird bis zur geistlichen Kontrafaktur und zur bürgerlich typisierten Renaissance-Innigkeit.

So steht neben einem wehmutigen Stimmungslied wie dem auch musikalisch hervorragenden "Der Wald hat sich entlaubet / Gen diesem Winter kalt" mit seiner Einschmelzung hofischer Formeln (Lochamer Liederbuch) aus der Hatzler-Sammlung ein Tagelied, wo die Situation durchseelt und die Schlußwendung aus dem Erlebenszentrum gefunden ist:

Lieg still, meins Herzen traut Gespiel, Wann es ist noch nit Morgen. Der Wächter uns betrugen will, Der Mond hat sich verborgen Man sieht noch viel der Sterne Glast Her durch die Wolken dringen Lieg still bei mir ein' Weil' und rast' Und laß den Wächter singen Sie sprach, mein Hort, der lieben Mar! Darf ich bei dir beleiben,
So ist zergangen all mein' Schwer',
Wir wollen Kurzweil treiben
Das dich und mich erfreuen mag,
Darein will ich mich setzen
Sie sprach, es ist noch fern der Tag,
Wir wolln uns Leids ergetzen.

Sie druckt ihr Brustlein an das mem', Mein Herz wollt mir zerspringen Sie sprach, laß dir befohlen sein Mein Ehr' vor allen Dingen Und schließ auf deme Arme blank, Darin so will ich rasten Zuhand der Wachter aber sang: Ich seh' des Tages Glasten LYRIK

Andererseits haben wir selbst in Liebesliedern die sprechfrohe, kompliziert bastelnde Art, die Reime hauft, ohne sie zum Klingen zu bringen, die nach etwas wie Rhetorik strebt und dies Streben nicht recht verwirklichen kann. Ist doch selbst für eine schöpferische Personlichkeit wie Oswald von Wolkenstein die Gesamtmasse zu zah, als daß er überragende, zwingende Pragungen durchformen könnte. Überraschend reich ist freilich die Sammlung seiner Lieder an mannigfaltigen Tonen, und wenn der Meistersinger Muskatblut in semen Liebesliedern und Marienliedern innigere Tone findet, so zeigen seine kritischen Zeitgedichte neben den vom Ich her gesehenen Zeitbildern des Tirolischen Adligen, wie sich auch in der Lyrık neben die typisierende bürgerliche Moral eine egonome Erdensicht setzt

Oswald wagt es, an all die Bestände, denen er in seinem tollen Lebensgang begegnet, die lyrisch formende Hand zu legen. Die große und kleine Politik in Staat und Kirche, private Intrigen, Abenteuerfahrten durch fremde Länder, bäuerliches Leben, ins Sexuelle abgesunkener Minnedienst, Werbung und Überlistung, Gefangenschaft auf den Tod, religiose Erschütterung, humanistische und astrologische Anregung, alles wird mit ungebrochener Vitalität erlebt und in den mannigfachsten Strophenformen ausgesungen Aber wenn die soziale Stellung des Dichters der Weite seines Seh-



45 Oswald von Wolkenstein.

kreises zuträglich ist, so hat sie offenbar die Stärke der hemmenden Lyriktradition erhöht. Das überkommene, von meistersängerischer Kunst mitgewobene Formgewand zerreißt vor der Schwellung dieser mächtigen Muskeln — ähnliches ist drei Jahrhunderte spater bei Gunther zu beobachten —, aber nur in seltenen Fällen ergibt sich ein neuer gemaßer Umriß in diesen rund 130 Gedichten, so etwa in dem siebenstrophigen Lied auf einen geglückten Fehdezug:

Nu huß! sprach der Michel von Wolkenstein. So hetzen wir! sprach Oswald von Wolkenstein. Zahurs! sprach Herr Lienhart von Wolkenstein. Sie müssen alle fliehen von Greifenstein geleich Die Bozner, der Ritten und die von Meran, Hafnung, der Melten, die zogen oben heran, Sartner, Jenesier, die freidigen Mann, Die wollten uns vergarnen, da kamen wir davon

Die meisten Stucke Wolkensteins aber sind kleine Abbilder der Zeit mit ihrer Fülle von zur Formung drangenden Möglichkeiten und ihrer Direktionslosigkeit. Und gerade weil er das Erstaunliche unternimmt, die unubersehbare Buntheit dieser Welt in lyrische Form zu bannen, ist Wolkensteins starkem dichterischen Talent kein letztes Gelingen beschieden gewesen Denn noch fehlte die einheitliche geistige Form zur Bandigung solcher Massen, und Wolkenstein war nicht wie der Ackermann- oder der Ringdichter imstande, sie selbst zu finden. Manche anspruchsloseren namenlosen Gebilde sind daher als dichterische Gestaltungen vollkommener, und wie das ganze Schrifttum dieser Zeitspanne im religiösen Bereich seine maßgebenden, weil neuformenden Leistungen hervorgebracht hat, so ist ihr überragender Lyriker ein Dichter geistlicher Lieder, Heinrich von Laufenberg. Ihm, der wie Wolkenstein im Technischen durch den "Monch von Salzburg" (vor 1400) gefordert ist, gelingt es, Himmelssehnsucht und Marienliebe dieses Geschlechts, krampflosen seelischen Aufschwung aus der irdischen Massigkeit zur spiritualistischen Region in schlackenlosen Liedern zu gestalten, und eine Verdeutschungen alterer kirchlicher Hymnen sind zugleich Umformungen und Anverwandlungen romanischen Erbes in deutsche Renaissancegefuhlhaftigkeit. Das "Liederbuch des großen Sunders" halt um die Mitte des Jahrhunderts diese persönliche dichterische Hohe noch einigermaßen.

Sehr zu beachten bleibt, daß mit all diesen Texten doch nur der eine Teil der Lieder erfaßt wird, daß die Musik vielfach der wichtigere Teil ist. Auf diesem Gebiet entfaltet sich zu Ausgang des Jahrhunderts die neue Renaissancekunst der Polyphonie, der die Texte immer mehr nur Mittel werden. In ihr, ihren Neupragungen von Proportionen und Zuordnungsverhaltnissen, ihren Entdeckungen neuer Vielheitsbande scheint die deutsche Renaissance ihren kunstlerischen Hochpunkt erreicht zu haben. Die Lieddichtung aber, der fur den heutigen Menschen aus der Renaissanceliteratur wohl am ehesten unmittelbar genießbare Bestand, ist im literarischen Geschehen jener Zeit doch nur eine "Nebenhandlung", vielleicht eben darum unmittelbar weniger durchatmet von den an den Grundfesten des Abendlandes ruttelnden Wehen der Neugeburt.

### III. RENAISSANCE-BREITE UND LUTHERS FORMVERWIRKLICHUNG

Omnis veritas lux est Erasmus (Hyperaspustes).

Der weitspannende Neuformungswille der Konzilszeit hatte die Fulle der neugeborenen Möglichkeiten nicht zu einer wirklichen Concordantia durchzubilden vermocht. Selbstsucht der Fuhrenden, Gleichgültigkeit der Masse waren gewiß wie Sandbanke gewesen, auf denen die Antriebe zu einheitlichem Gesamtzug sich festfuhren. Gewichtiger aber war — das zeigt gerade die deutsche Literatur — der Umstand, daß die verschiedenen Antriebe selbst zu jung und aus zu verschiedenartigem Boden emporgekeimt waren, um sich in Zusammenklang fugen zu können Und weiter war der "dritte Stand", der jetzt aus der Dumpfheit auf die kulturbestimmende Ebene emporquoll, in einem Zustand des Erwachens, den der sach- und katalogfrohe Stil des Schrifttums spiegelt die einzelnen Möglichkeiten wurden abgetastet und so das Sehfeld erobert, die Krafte geprüft. Aber eine bestimmende Entscheidung für diese oder jene der neuen Formen ließ sich nicht fallen Zu der ungeheuren Aufgabe einer Reform der Gesamtheit rüstete erst Klarung und Angleichung der zunachst widersprüchsvollen Ansatzstellen, und auch um dem mitreißenden Reformerlebnis eines Einzelnen sich anzugliedern, mußte der keimreiche Zustand reifen.

Selbst das neue und scheinbar klare Formelement, das zu Ende der Kusanischen Zeitspanne sich bedeutsamer heraushebt, der abermals von Italien her aufgefrischte und neu bestimmte Humanismus, vermehrt vorerst nur die Zerklüftung, und der erste entscheidende Kristalli-

sationspunkt fur die neue Formfestigung wird denn auch nicht in diesem kulturellen. sondern im religiösen Bereich gefunden. Aber fur den Gesamtbestand des geistigen Lebens, fur seine Einstimmung auf bestimmte Formen wird die kulturanschauliche Bewegung des Humanismus, die in der zweiten Halfte des Jahrhunderts sich außerordentlich schnell ausbreitet, von mitbestimmender Bedeutung. Sie erstreckt sich weit über das Literarische im engeren Sinn hinaus, gerade indem sie soziologisch führenden Kreisen literarischen Ehrgeiz oder zum mindesten literarische Bewußtheit bringt; eine Bewußtheit, die sich am Gegensatz des gewohnten einheimischen Bedarfsschrifttums zu dem in neuer Auffassung ergriffenen isolierten antiken Schrifttum erhellte. Das gilt auch da, wo sie - wie schon seit einem Jahrhundert - wieder in praktischen Bedurfnissen des Beamtenstandes einen Ansatzpunkt fand und sich in der Ausbildung einer neuen Beredsamkeitskunst verwirklichte, die man in Analogie zur Devotio moderna fast als Eloquentia moderna bezeichnen möchte. Noch greifbarer ist es in der neuen Briefkunst, die ganz eindeutig einer Freude am literarischen Formen nach dem Muster klassischer oder



 Albrecht von Eyb. Holzschnitt aus dem "Spiegel der Sitten" 1511.

italienischer Autoren dient. Nicht Eigenes zu sagen, sondern in der alten bzw. neuen literaturwürdigen Art zu formulieren, das ist das sichtbare Ziel, wie die grundsätzliche Verwendung kleinerer und großerer Stücke aus den Werken solcher anerkannter Verfasser zeigt. Hermann Schedels, des in Nurnberg geborenen Augsburger Arztes, Briefwechsel ist dafür nur eins unter vielen Beispielen. Man wird eine Beziehung zu der in anderen Gattungen langst verbreiteten Kompilationsform nicht verkennen können, und auch die atektonische, keine umfassende Gesamtformung anstrebende, Schritt vor Schritt setzende Anlage ist ein weiterer Zug, den diese Literatur mit der deutschsprachlichen Renaissance-Literatur teilt.

Die Exzerptensammlungen, die sich nun die eifrigen Jünger der Antike-Studien aus Italien mitbrachten oder in Deutschland anlegten — die "Margarita poetica", die der ostfränkische Domherr Albrecht von Eyb 1459 in der Handschrift abschloß und die zwischen 1472 und 1503 funfzehnmal gedruckt wurde, ist das bekannteste Werk dieser Art —, müssen gewiß in Zusammenhang gerückt werden mit den Formularbüchern des karolinischen Kreises, zu denen auch die erst von Burdach in ihrer Bedeutung erkannte "Candela rhetorice" (ca. 1410) eines Iglauer Notars aus der Schule Johanns v. Gelnhausen gehört, ferner das ebenfalls von Burdach der Vernachlässigung entrissene Formelbuch der Breslauer Bischofskanzlei von 1441—1444 mit der Summa cancellarii Caroli IV., Stucken aus der polnischen Königskanzlei — die Universität Krakau ist damals ein Mittelpunkt des deutschen Humanismus — und humanistischen Musterleistungen vom Baseler Konzil. Aber Burdach hat selbst hervorgehoben, daß die Kanzleikunst Joh. v. Neumarkts "aus vier oder fünf verschiedenen Schichten rhetorischer Bildung hervorwächst". Es sind das "die artes dictandi und



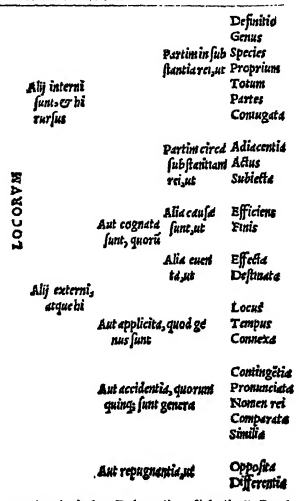
47. Titel der "Margarita poetica" Eybs. Druck Nurnberg 1472.

Musterbücher des 12 und 13 Jahrhunderts italischer Herkunft, der Stil von Avignon (und vielleicht von Paris), die Rhetorik der großen oberitalischen Kanonisten, die neue Eloquenz Dantes, Rienzos, Petrarcas" Diese genetischen Zuge lassen sich nach der strukturellen Seite hin erganzen durch die Beobachtung einer unverkennbaren Artverwandtschaft mit den Florilegien und Katenen, deren sich die Theologen und die aszetischen Schriftsteller bislang bedient hatten und weiter bedienten. Und doch wird bei der Gegenuberstellung mit solchen rein auf das Inhaltliche gestellten Sammlungen die Richtung der humanistischen "Schatzkastlein" auf das Literarisch-Formale besonders deutlich. Sie ist es, die nicht nur von Wander, predigern" vertreten wird (jenem neuen, nicht mehr klerikal bedingten Vagantenschlag, der in Peter Luder 1456 an die Heidelberger Universitat vordringt, aber trotz kurfurstlicher Unterstutzung und personlicher Beziehung zu einzelnen Professoren - wir haben von Luder ein Lobgedicht auf den Kusanusgegner Johann Wenck - sowenig in sie eindringt wie in die anderen Universitäten, Erfurt, Leipzig, an denen er zeitweilig vortragt) Auch Rudolf Agricola, der rund ein Vierteljahrhundert spater in Heidelberg wirkt, Verfasser eines Petrarcalebens, eines umfangreichen Gedichtes auf die heilige Anna, mit gewissen Zugen seines Wesens der plotmischen Strömung zugehorig, ein Mann, dessen wahrhaft humane Lauterkeit in dem Wort des Trithemius von seinem "ingenium prope divinum" zur Geltung kommt, auch er gibt in seinem Hauptwerk

bei aller philosophiereformatorischen Absicht doch im Grunde eine Anleitung zur sprachlich-formalen Schulung Die Dialektik, der Gegenstand dieses Werks "De inventione dialectica", wird dort definiert als die für das menschliche Leben wichtige Kunst, in einleuchtender, klar verständlicher Weise über jeden vorgelegten Gegenstand zu sprechen (disserere) In diesem Rahmen und unter diesem Gesichtspunkt werden die Fruchte einer stattlichen Belesenheit in antiken Schriftstellern, wird eine ganze eklektische Philosophie geboten, werden logische Erörterungen ausgeführt, deren Art trotz allem den Zusammenhang mit der zeitgenössischen terministischen Logik nicht verleugnet, wird ein ins einzelne gehendes System der "Loci", der verschiedenen Arten von Argumenten ausgebaut. Bezeichnend ist der Einwand gegen Raymundus Lullus, er habe keine literarische Bildung gehabt, keines wirklich gelehrten Mannes Lehre gekannt — das geht offenbar auf die Nichtberücksichtigung der humanistischen Lieblingsautoren —, und so habe er denn auch seine schätzbaren Gedanken mit "ungeheurer Dunkelheit" und "schauerlicher Ungepflegtheit" vorgetragen (vgl. Abbildung Nr. 48).

Dieser formal-literarische Grundzug, der gegenuber den alteren humanistischen Bestrebungen eines Nicolaus von Kusa, auch eines Gregor Heimburg doch etwas Neues bedeutet, kann nicht überraschen. Enea Silvio hat ihn aus Italien nach Österreich eingeführt. Dabei konnte er sich auf das Wirken des Kusaners und der ihm nahestehenden Naturwissenschaftler der Wiener Universität Peuerbach und Regiomontan

stutzen. Auch daruber hinaus war der Boden wohl vorbereitet - es sei auf die Forschungen Newalds zum osterreichischen Klosterhumanismus hingewiesen - und dem Zustrom italienischen Guts zuganglich, mochte auch zur gleichen Zeit Michel Beheim die ungehobelte, Ding um Ding nachsprechende Art der deutschen meisterlichen Renaissance wirkungsvoll verkorpern. Enea Silvio aber, der die Neuformung der Kultur auf die Kurche hin als Ziel erfaßt hatte, der lehrte-"Willst du über Religion und Seelenheil nachdenken, so schlage die Bücher des Hieronimus, Augustinus, Ambrosius, Lactantius, kurz die guten Stilisten auf", hielt den willigen Kreisen in Deutschland eine hochkultivierte literarische Modeform als Muster vor, deren zauberische Überlegenheit sie zwar kaum im Kern erfaßten, der sie aber, schon weil hier endlich einmal etwas Gepragtes erschien, dessen man dringlich bedurfte, nicht widerstehen wollten. Dabei stützte sich der Einfluß seiner Schriften, Briefe und seiner personlichen Propaganda auf die breite böhmischmahrische und schlesisch-meißensche Basis, die nach Joh. v. Neumarkt um 1400 durch Joh. v. Gelnhausen disponiert war, und er ging bis tief in den deutschen Westen. Die kulturell-literarische Reform durchsetzte die verschiedenen Bereiche des geistigen Lebens Juristen, Theologen, Mediziner, Naturforscher, Philologen wurden von diesem Geist ergriffen. Ein neuer, von der beruflichen Gliederung unabhängiger "Stand" begann sich auszubilden; Ansatz zu einer nach rund anderthalb Jahrhunderten in vielen Austößen und Verwandlungen verwirklichten Gliederungsweise. Und der Zusammenhang mit gewissen uberkommenen Voraussetzungen ist augenfällig: die Sprache dieser Gebildeten ist wieder die abendländische Kırchensprache, das Lateinische.



48. Aus Agricolas "De inventione dialectica". Druck von 1535. S. 48. (Tabelle der dialektischen Loci, zu lesen nach dem Schema "Locorum ahl interm sint et in rursus partim in substantia rei, ut definitio, genus etc")

Ein Bindeghed zu der im vorhergehenden beobachteten Renaissance-Artung darf dann wohl darin gesehen werden, daß die Zuwendung zur Pflege der sprachlich-formalen Schicht doch wieder einer "Dinglichkeit" gilt, eben der sprachlich-literarischen. Was sich noch in den Gegenstandsgedichten und Hausratversen als fast physiologische Lust am redenden Bewältigen auswirkt, das hebt sich hier am Vorbild einer, von aufquellenden dumpfen Massen minder überschwemmten, benachbarten Kultur auf formfahige Ebene, Dieser Gesamtvorgang ist literarhistorisch wichtiger als die frühen literarischen Einzelleistungen, deren innewohnendes Kunstwollen doch erst zu Ende des Jahrhunderts eine gewisse Verwirklichung findet, auch da freilich noch mehr schriftstellerisch-bildungshaft als dichterisch im neuzeitlichen Sinn bestimmt. Es bleibt auch stets zu beachten, daß diese Neuformung der Renaissance-Kräfte von einem neuen Bildungsideal her in ihrem Fortgang nicht sowohl unterbrochen oder abgerissen, als entscheidend neu eingeordnet und zugeordnet wird durch die Neuformung von dem persönlichen religiosen Erleben her.

Paßt man den an italienischen Vorbildern sich um- und ausbildenden deutschen Humanismus nicht als eine weltanschauliche, sondern als eine bildungsanschauliche Bewegung, der zunächst keinerlei religioskonfessionelle Tendenz innewohnt, so ruckt doch wohl die wichtige, aber nicht selten zu eilig gestellte Frage nach dem Verhältnis "des" deutschen Humanismus zu den antikatholischen Reformen in ein klärendes Licht. Man wird da nicht mit Haller "den" Humanismus zugunsten der einzelnen Humanisten leugnen

müssen, um die außerordentliche Mannigfaltigkeit in dem Verhalten der verschiedenen Humanisten zu den verschiedenen Reformen zu verstehen, die G Ritter treffend dahm kennzeichnet: "Im einzelnen gab es unzahlige Abstufungen und Schattierungen zwischen Altem und Neuem, Eigenem und Fremdem: von den humanistischen Scholastikern, wie Summenhart und Paul Scriptoris, und den scholastischen Humanisten von der Art Wunpfelings und Tritheims bis zu Ulrich von Hutten und den Radikalen des Erfurter Kreises Alle nur moglichen Reformtendenzen, die auf dem Boden der mittelalterlichen Kirche damals gediehen, findet man nebeneinander im Lebenskreise des Humanismus wieder" (Hist. Zeitschrift 1923) Die Pflege einer zeitgemäßen, an den "Alten" sich schulenden Bildung mochte bei den Anhängern der katholischen (micht der mittelalterlichen) Kirche ebensowohl Raum finden wie bei deren Gegnern In der Tat stehen 1a nicht nur an den Anfängen dieses neu okulierten Humanismus fuhrende klerikale Forderer, und wenn Zwingii und Melanchthon in ihrem organisatorischen und literarischen Schaffen protestantische Abwandlungen der humanistischen Bildungsbestände weithm sichtbar verkorpern, wenn im "protestantischen Literaturbarock" die humanistischen Bestände entscheidende Zuge der Einzelwerke und des geschichtlichen Ablaufs bestummen, so erwächst über die mancherlei Vorstoße und Ruckschläge des 16 Jahrhunderts hin in andern Bereichen literarischer Barockertrag des katholischen Humanismus Gegen beide setzt sich ferner ein säkular-weitanschauliches Ausbauen der humanistischen Bildung durch

Mit einer Bildung, die den neuen Sehformen gemäß ist und dementsprechend nach neuen Autoritaten sich richtet, das Renaissance-Chaos durchzuformen, darauf scheint der eigenste Wille des Humanismus als solchen gerichtet zu sein. Und er ist diesem Ziel 1edenfalls nahergekommen. Daß damit die Scheidung von Gebildeten und Ungebildeten durchgefuhrt wurde, ist allgemein bekannt, wenn auch nicht genügend für das Strukturverhaltnis der neuzeitlichen hohen Kunstdichtung verwertet. Dies selbstverstandliche Ergebnis einer Neuformung gegen eine frühere volkumfassende Geschlossenheit abzusetzen, ist nur möglich, wo man romantischen Traumen vom Volksgeist des Mittelalters nachhangt. Im literarischen Bereich sehen wir die feudale Dichtung der Stauferzeit zum mindesten so exklusiv geartet wie das Schrifttum der Renaissance-Humanisten. Die mittellateinische Lyrik kommt fur das "Volk" ebensowenig in Betracht wie die neulateinische. Und wer will behaupten, daß die Prosaromane der aristokratischen Kreise des 15. Jahrhunderts sich an das "ganze Volk" wendeten? Absinken konnten diese Literaturen freilich von der gesellschaftlichen Hohenschicht. Absinken konnte auch das humanistische Bildungsschrifttum. Die Renaissance des Abendlandes zeitigt nicht nur eine neue Erlebnisweise, sondern, ebenso "umfangend umfangen", eine neue soziale Gewichtsverteilung und damit Kulturbeteiligung. Der Auftrieb der "Masse" verstummelt die vermorschende strenge standische Anspruchsstufung des Mittelalters, die unterhalb des "Adels" Anteil an den kirchlichen Heilsgütern und an materiellen Genussen, nicht aber an geistigkulturellen Werten gegeben hatte Der Massenauftrieb vermag jedoch zunachst selbst keine neue Gliederung zu bringen. Der aus diesen chaotischen Renaissance-Zustanden geborene Humanismus bringt mit seiner formalen Bildungsidee ein Mıttel der "Neuformung" und damit eine neue Gliederung: durch die sich umformenden standischen Ordnungslimen hindurch beginnt ein von der sozialen Herkunft unabhängiger "Stand" der humanistisch Gebildeten sich herauszuheben; ahnlich wie der Klerikerstand von der sozialen Herkunft unabhangig war.

Diese neuen Gebildeten aber leben doch in der Zeit und sind in ihr zu Entscheidungen genötigt, die außerhalb des Bildungsbereichs wurzeln. Darauf bezieht sich die richtunggebende Bemerkung Bremonds "Auf die Fragen nach dem Was des Menschen, seinem Woher und Wohin zu antworten, ist der Humanismus von sich aus nicht imstande. Jeder einzelne muß sie nach der eigenen Philosophie oder Theologie lösen."

Wenn im vorhergehenden der Deutlichkeit halber der formale Grundzug des Humanismus allzu einseitig hervorgehoben wurde, so muß das freilich erganzt werden. Einmal liegt diesem

formalen Willen in der geschichtlichen Wirklichkeit ein gesteigerter Glaube an die kulturschaffende Fahigkeit und Aufgabe des Menschen zugrunde; besonderer Ausdruck des neuen, bewußt individuellen Erlebens. Weiter liegt in der Hinwendung zur römischen und griechischen Literaturform eine sachliche Bestimmtheit, die ihrerseits sogar eine Bedingung jener Hinwendung ist. All diese Erscheinungen stehen in unloslichem Wechselverhaltnis Und wenn man die Formen Ciceros oder Lukians nachzubilden bemuht war, wenn man sie ausspielte gegen die Sachsubtilitaten der Okkamisten, die der Sprache Gewalt antaten, so war es doch auch em gegensatzliches Ethos, für das man sich eben damit einsetzte. Hier kommen denn unverkennbar Krafte zur Geltung. wie sie bereits beim vontalienischen Renaissance-Schrifttum zu beobachten waren: die moralistische Grundhaltung und die Metaphysikfremdheit, beides Ausstrahlungen der gegenständlichen Erlebnishaftigkeit.

Die Metaphysikfremdheit darf allerdings nicht als allgemeiner Grundzug dieser Zeit in Deutschland bezeichnet werden Schon ein Werk wie die "Summa fidei orthodoxae" des

### OFFICIA M·T·C·

🧩 In Buch SoMarcus Tullius Dicero der Römer 13û seynem Sune Marco. Don den tugentsmen ämptern und zügehorun gen/cynes wolund zichtebenden Menschen in Lateingeschieben Weiches auff begere Sexen Johansen von Schwarzenberge ic. verteutschet/ Ond volgene/ Durch ine in zzeiliger Socheutsch gedracht Witt vil Jiguren/ und Tentschen Keymen/ gemeynem nung zu gette in Deuek gegeben worden.



XXXI.

40. Titel einer Cicero-Übersetzung.

Dionysius Carthusianus, vom Verfasser selbst "medulla operum S. Thomae" genannt, oder desselben umfängliche Kommentare zu den areopagitischen plotin-nahen Schriften machen es unwahrscheinlich, daß sonst in der zweiten Halfte des Jahrhunderts aller spekulative Sinn erloschen gewesen ware Nachdem man lange allzu treuherzig die verneinende Kritik der "Poetae" als bare Münze genommen hatte, entdeckt man jetzt wieder, daß "die" Scholastik der Zeit ebensowenig wie ..der" Humanismus eine unterschiedslose Masse darstellt.

Bemerken wir nur einige Punkte in diesem großen Gebiet, das erst noch der wissenschaftlichen Erschließung harrt. Schon das aszetisch-mystische Schrifttum ist auch nach dem Kusaner ungemein vielfältig und zeigt nicht nur die humanismusverwandten Zuge des Moralismus, sondern gilt in beträchtlichen Strecken auch den höchsten Stufen der Kontemplation. Der Dominikaner Fabri, der in seinem "Tractatus de civitate Ulmensi" erfolgreich mit der humanistischen Städteschilderung wetteifert, befördert 1482 die Werke seines Ordensbruders Seuse zum ersten Druck, und bald folgen Drucke weiterer Mystiker, so Taulers. Joh. Mauburnus bringt 1491 die niederrheinische methodische Betrachtung in das umfassende System seines "Rosetum", das 1510 durch einen dem unitiven Leben geltenden Traktat erweitert wird, und diesen Mauburnus zählt Erasmus zu den gelehrtesten Männern seiner Zeit. Die Münsterer Fraterherren erhalten in Joh. Veghe (um 1490) einen auch schriftstellerisch bedeutenden Nachfolger Ruysbroecks. Bei den Villinger Klarissen

## Atosetum exerciciozum spiritualiñ et sacra num meditanomum:m quo enam babetur materia predicabilis pertotus anni circulum Recognitum penitus et auctum multis.

Abreforum primo et virumo runlist per iplius authorem (qui dum vira manedat temposalus nominari noluit) Elenerabilem patrem Joannem Bauburnum: natione Bris vellen. Elua alit et professione regularem seu Canonicum er instrutioneous paris La gulhurcume obiernantifimas egu viram paus in celeberrimo cenobio Abontis fancte Agneus Tralecten. Diocelis Demde i fracia i regali abbana vini Generini unta calirti Hantonis; in qua regulare (que multis retro annis pentrus cornerat) refutintoliciplina pofiremo in Luriacenti monafierio in quo cum (expultis inde ureformatis monbus). La nonci regulari egobleruationis viros collocalies cum enegaliquato tépose virilies con occupantis independente de collocalies cum enegaliquato tépose virilies con occupantis independente de collocalies cum enegaliquato tépose virilies con occupantis independente de collocalies cum enegaliquato tépose virilies con occupantis independente de collocalies cum enegaliquato tépose virilies de collocalies cum enegaliquato tépose virilies con occupantis independente de contrata de collocalies cum enegaliquato tépose virilies de contrata de contra Abbans funcus officio bonorifice sepultus est.

Nempe velut cardi perseutis fentibus hottent Et tamen eximio flore roleta nitent: Sic liber aspectu licer horridulus videatur Precipuos fructus proferet illetibi Vicere paulatum ferencio cortice claufæ Vikere paulatum fereferare folent Sic completa breus prius hie res carmine quequ

Eltrofa pellano fub bes vemanterofeto Plumarled primo defirit illa die. ER rofa Manburnis & piurima nata fub hottis Ex venti & folis vina domitura grazis.

Que meius tenesshoemages ipla patent

En men de nomme e laude Bolet.
Nosse volens dichns cur sit liber site Rosetum
Hoc epigrama brene lestoramice nota.
Nempe velut circu perseunts sentibus horrent
Haud seas hie rutilo nucimens ardescere amores Nunc candere facris affibus infruitur. Denig virtutes lunt effectulg rolarum Complures huic qui conueniunt open. comant: co fortant: exhilerantes Olfactum recreant mualidolo inuant. Carpe rolas igitur que non marericere norunt Illas muentes boc(mili crede)libro.

Carmen Alcentianum de codem. Reroleto Viqua nec Boreg penetrabile frigus àdanets Nec phaetonteu currus adactus equis. Eine igitur tibi carpe rolas : fludiole viatos: Que te conferuent: concliento des-



### Anstauratum est boc religiosissimuz opus Ambelis Zognie parui a Zognie Sepeleri anigo piet meten lepire

Cicidum cyabeis lib Leone argéico e un ligar Balilecil la pico lancia Jacob 1.

50. Titel des "Rosetum" von Joh. Mauburnus Druck vom Jahre 1510

daß den unnerrealistischen Auseinandersetzungen eine gewisse Spannkraft innewohnte. Die neustens veroffentlichten Aufzeichnungen des Dominikaners Servatius Fanckel († 1508) über die theologischen Disputationen und Promotionen an der Universität Köln beweisen nun gerade für diese von den Dunkelmannerbriefen her recht verdunkelte Universität einen lebensvollen wissenschaftlichen Betrieb, in dem zentrale Probleme wie der spekulative oder affektive Charakter der Theologie, das Motiv der Menschwerdung Gottes, dieser fur das ganze Schopfungsverstandnis der Scotisten und Thomisten wichtige Unterscheidungspunkt,

wird uns eine in Ursala Heider lange nachwirkende Blutedes geistlichen Lebensauch schrifttumlich bekundet Um die gleiche Zeit lebt die fürs 16. Jahrhundert wichtige Kartauser-Tradition des aszetischmystischen Schrifttums etwa ın Nık. Kempfs "Dialogus de modo pervemendiad perfectam des et proximi delectionem" (1470), in Peter Dorlands "Viola ammae" (1499 in Koln gedruckt). Und auch das im engeren Sinn scholastische Schrifttum der Zeit stellt sich als eine ungemein vielfaltige Erschemung dar Nicht nur, daß der Kampf zwischen Nominalismus und Realismus die "Via antiqua" in manchem an der Seite des Humanismus zeigt. Auch der an den deutschen Universitaten sehr verbreitete Nominalismus selbst ist keine so eindeutige Große, daß er etwa durch den in Tübingen wirkenden Gabriel Biel († ca 1495) sich erschopfend kennzeichnen ließe Und wenn es gerade der spintisierende Logizismus dieser Richtung war, gegen den sich die Angriffe der Humanisten, der Ansturm der Kirchenbewegung richtete, so zeigt sich neuerdings, daß der Aufschwung des Realismus um die Jahrhundertwende doch nicht vollig abrupt in Spamen einsetzt, sondern in der zweiten Jahrhunderthalfte zum wenigsten die Pflege der Tradition recht lebendig ist Schon die verschiedenen Gruppen der Scotisten, Thomisten und Albertisten machen wahrscheinlich.

eine betrachtliche Stelle einnehmen Zu Anfang des 16. Jahrhunderts tritt neben Cajetan, der die thomistische Schule mit der spauischen Scholastik der Folgezeit verbindet, der deutsche Dominikaner Konrad Kollin mit einem Kommentar zur Thomassumme hervor

Das sind immerhin Tatsachen, die davor warnen, den "Geist" der Renaissance einseitig nach einer bestimmten Spielart des Humanismus zu bestimmen.

Noch enmal muß hier die im 1 Kapitel (S 39) angedeutete Vermutung geaußert werden, daß zu der spanischen Blute des 16. Jahrhunderts meht nur von dem mystisch-aszetischen Schrifttum, sondern auch von dem scholastischen Realismus der deutschen Renausance-Breite um 1500 Verbindungshmen führen - diese Möglichkeit ist für das Verstandnis der deutschen Barockliteratur nicht ohne Wert Nur darf nicht aus den Augen gelassen werden, daß es sich bei dem derzeitigen Stand unserer Kenntnisse um mehts als eine Hypothese handelt. Es steht hier ganz ahnlich wie mit der Geschichte der Geheimwissenschaften oder des häretischen Pantheismus, und man



51. Paracelsus, Bildniszeichnung von Hans Holbein Basel.

muß gestehen, die Forschung des 19 Jahrhunderts hat den Stoff doch nicht so weit erschlossen, daß eine gleichmaßige Erkenntnis der deutschen Literatur um 1500 moglich ware. Was Bornkamins Vortrag "Mystik, Spiritualismus und die Anfänge des Pietismus im Luthertum" diesbezuglich für sein Gebiet darlegt, trifft entsprechend auch auf die Literaturgeschichte zu. Sie ist über die Erscheinungen, die nicht im Kraftfeld Humanismus-Luther liegen, über wichtige selbständige Literaturbezirke und über zukunftschwangere Unterstromungen mangelhaft unterrichtet; eine Tatsache, die ausdrucklich hervorgehoben werden muß, weil ohne den Hinweis auf solche notwendigen großen "Leerstellen" eine Darstellung der Renaissance-Literatur leicht irreführend wirken könnte.

Soviel wird sich trotzdem schon heute mit einiger Bestimmtheit sagen lassen, daß die deutsche Literatur in der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts nicht durchweg als metaphysikfremd gekennzeichnet werden kann Vielmehr scheint gerade die aszetisch-mystische Theologie in dieser Zeit auf erheblicher, durch die erfolgreiche Ordensreform mitbedingter Höhe zu stehen, wenn auch das geistliche Schrifttum sich im ganzen nüchterner, mehr methodisch diszipliniert darstellt als in der Zeit Eckharts und Ruysbroecks; eine Erscheinung, die Pourrats "Spiritualité chrétienne" einleuchtend als die Gegenseite der gleichzeitigen Triebbefreiung deutet — über das erbauliche Laienschrifttum wird noch eigens zu reden sein —. Und wiederum sind in den Naturwissenschaften starke spekulative Krafte am Werk, wie sie in dem erst seit kurzem ernstlich in Angriff genommenen Werk des Paracelsus sich geltend machen. Paracelsus aber, offenbar von arabischen und kabbalistischen Quellen mitgespeist, verehrt in dem Benediktmerabt Trithemius († 1516), der wieder sowohl als aszetischer Schriftsteller wie als humanistischer Redner und Historiker bedeutend ist, einen seiner namhaftesten Lehrer. Die Humanisten

Jrem in ter ersten translatze bises buches von Euriolo ond lucrecia wirt funden am groffer fveder handelainer bulkhafft und darinne alle argekhaft der liebe und was die gebürtebefunder bzbarinne allwegen entlich mer bitterhait dan fulle und mer laides dan froiden funden werd und darüb die fyg zefliechen und zemyden-Jtem in der andern trallatze von gwilcardo vnd Sigil muda-wirt funden am laiblamer truriger vigage amer bülchaft pñ geoffer liede zwilchen dilen zwayen melchñ des der vatter Tancredus am velachh was 63 er die fel ten ligilmübamlın tochter zelang verhielt ond mt olge ben wolt melicher verhyrug-

Jtem in der dertte translatze wirt füden am getruwer nutzlicher rate wie am menkh ber of 8 bullchaft in one ordenlicher lieb gebunde ond gefagen ift lich teromug ledigen und die band imer gefencknulg brechen Mit mancherlay warnungen leeren ond ondwylungen hier

zu bienende.

Item in der vierden Als dem rychsten und mechtigos Render criftebait burger Colmo de medicis 3u floret3 die statt verlotten wart ond er sins ratz ond gewaltes da felde entfetzet zöf wirt funden am costlicher troste võ poggio floretino dem lelben poggio gegeben - Vnb baz er das ains velte gemutz tragen lolle dan was daz gef luck gebinug es ouch nemen zee Jrem in der Kinften érallatze wirt funden ob ain wirt

gest latente/banck sagen soll sinen geste by sig komen sy enour billicher die gest tem wirte dz sy geladt ynd von Im wol gespyset syen.

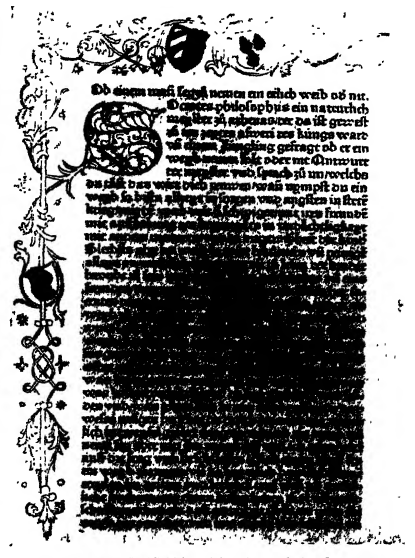
12 Titel der Translationen Wiles Druck vom Jahre 1478.

weltlichen Kultur - uber die entscheidende soziologische Fundierung solches Wollens braucht nach dem Vorhergehenden nichts weiter gesagt zu werden — liegt der entscheidende Unterschied auch gegenüber der "Via antiqua" der spekulativen Theologie, deren Streben nach "klassizistischer" Klarheit der Darstellung, nach Herausarbeitung der spekulativen Hauptprobleme streckenweise mit den humanistischen Formforderungen zusammengeht. Hier liegt ferner der Unterschied von der "Devotio moderna", wiewohl diese geradezu eine der wichtigsten Tragflachen des deutschen Humanismus bildet

Um so mehr muß betont werden, daß der deutsche Humanismus zunächst nicht gegen die bestehende Kuche protestiert, sondern neuen soziologischen Ansprüchen innerhalb der Kirche Geltung verschaffen will und auch wirklich verschafft. Sehr bezeichnend ist dafür die erste große Popularisierungswelle, die im dritten Viertel des Jahrhunderts durch die Eindeutscher Niklas von Wile († ca. 1478), Albrecht von Eyb († ca. 1458), Henrich Steinhowel († ca. 1478) bewegt wird. Es ist ein kuhnes Wagnis, was diese Junghumanisten unternehmen: italienische Vorbilder literarischer Formung und städtischer Kultur von Plautus über Boccaccio bis zu Enea Silvio empfänglichen deutschen Kreisen in ihrer Sprache zuganglich zu machen Es ist auch hier zunachst eine bewußte Bildung vom Sprachlich-Formalen aus Niklas, an der latemischen Rhetorik geschult, bezieht sich auf "den Doctorem Gregorium Heimburg", der einmal zu ihm gesagt habe, "daß er in der latemischen Rhetorik unter dem, was zur Zierung und Hoflichkeit loblichen Gedichts diene, kaum etwas finde, was nicht im Deutschen auch statthaben und zur Zierung solcher deutscher Gedichte so wohl

dagegen suchen als solche nicht den letzten Grund der Dinge und Erscheinungen, sondern thre praktische Brauchbarkeit fur eine kulturfahige Formung des menschlichen Lebens. Ein zweifelloses Reformwollen, das nun bei der , Bildung" des einzelnen Menschen einsetzen will. Das Musterbild aber fur diese Reform finden sie in der "alten" heidnischen und christlichen Literatur, und der humanistische Maßbegriff des "literatus" und "illiteratus" sagt zur Genuge, wie stark die literarischen Bestande in diesem formalkulturellen Reformprogramm sind nutzt die Menge der schönen Kenntnisse, wenn man daruber weder wurdig reden, noch anders als lacherlich schreiben kann?", heißt es in der "Margarita poetica". Indem so aus dem wusten deutschen Renaissance-Chaos für die Humanität Land urbar gemacht und ein Kreis von Menschen gebildet werden soll, die der Humanitatsforderung Genüge tun, erwachst ein Gegensatz gegen die bisherigen Allemvertreter der "Literatur", die außermenschlich-sachlich oder psychologisch-aszetisch orientiert sind. Es ist zunächst ein padagogischer Methoden-Gegensatz, in dem sich diese Orientierungsverschiedenheit auswirkt. Und hier, in dem Bildenwollen einer humangebraucht werden konnte wie im Latein". So setzt er in seinen seit 1461 entstandenen, 1478 zuerst gedruckten Translationen die Worter "auf das genauste" wie in den lateinischen Vorlagen Denn auf die "Kunst Wohlredens und Dichtens (die wir nennen oratoriam)" kommt es ihm an, und vielsagend hebt er hervor, er habe nicht darauf geachtet, ob "der schlechte. gemeine und sprechunfähige Mann" diese Art verstehen werde oder nicht Evb und Steinhöwel gehen mehr darauf aus, "mcht von Wort zu Wort, sondern von Sinn zu Sinn zu teutschen". Bei ihnen allen aber wird eben mit und in den neuen sprachlichen Formen, die einem Gestaltungsverlangen des neuen Erlebens am verwandten Vorbild genugen, zumindest auch eine neue innere Form, vielfach aber auch ein neues Ethos verwirklicht.

Denn in der Tat ist es ein verwandtes Vorbild, an dem sich diese Manner Richtung geben, insofern die gesamt-abendlandische Renaissance-Bewegung der Stoff der italienischen Pragungen 1st, und wenn der deutschen Erzahlliteratur von dort her für einige Zeit beschwingender Auftrieb kommt, so kann wenigstens der Literarhistoriker



53. Aus Eybs "Ehebüchlein" (fol. 3 a). Druck Augsburg 1472.

von einem verderblichen Einfluß auf deutsches Wesen nicht reden. Wohl aber wird er feststellen mussen, daß hier stellenweise Ansätze sichtbar werden, wie sie rund hundert Jahre spater mit dem neuerlichen Ruck, den nach der Apollonius-Prosa (zuerst 1471) der "Amadis" bringt, eine für die Geistigkeit der Barockzeit mitbestimmende Stellung gewinnen. Es handelt sich um Bestande des höfischen Mittelalters, die uber Petrarca und den dolce stil nuovo hin der Renaissance Italiens einverleibt worden waren und in der dortigen aristokratischen Stadtkultur lebendig hatten wachsen können. Zu schatzen wußte man diese Kunst in Deutschland wohl, und das nicht nur in den hofischen Kreisen, für die sie in den Anfängen gedacht war; das zeigen die Drucke, die zum Teil



54. Holzschnitt aus "Pontus und Sidoma". Augsburg 1485

bis tief ins 16. Jahrhundert reichen Aber eigene epische Leistungen auf dieser Ebene entstehen doch erst, als sich ın der zweiten Halfte des folgenden Jahrhunderts die Neugeburt zu eindeutigen geistigen Formen verwirklicht hatte, als der Humanismus nicht mehr innerhalb der einen Kirche sein ethisches Kulturprogramm verfechten konnte, sondern sich für eine Konfession entscheiden mußte, als die ungeheure Freizugigkeit des deutschen Renaissance-Ka-

tholizismus durch protestantische, katholische, sektiererische Moral zu "barockem" Zielwollen fixiert und emporgepreßt war.

Von einer literarischen Entwicklung im eigentlichen Sinn wird man hier nicht reden wollen. Wie in einem brodelnden Kessel taucht bald die eine, bald die andere Stil- und Ethosgestaltung auf, und gerade auf dem epischen Feld erscheint das Widersprechendste nebeneinander. Niederdeutschland steuert vor dem Reinke und dem Eulenspiegel die Versvorlage zu einer Prosaauflosung aus dem Karlskreis, Valentin und Namelos, bei. Pontus und Sidonia, ebenfalls aus dem Bereich der Chansons de geste, wird zweimal verdeutscht und in der Übersetzung der Eleonore von Österreich seit 1483 mehr als zwanzigmal gedruckt. Von den hofischen



 Holzschnutt aus dem "Ritter von Turn". Druck Basel 1493.

Epenstoffen wird der Wigalois in der betrachtlich kurzenden Prosaauflosung bis zu Feyerabends "Buch der Liebe" (1587) siebenmal, der Tristan bis ebendahin mindestens zehnmal im Druck ausgegeben; von der Tristanprosa haben wir noch Drucke aus den Jahren 1619, 1653, 1664 Daneben bluht in weitem Umfang eine legendare Prosa, in der neben den großen Sammlungen etwa Ebernands v. Erfurt "Heinrich und Kumgunde", Rembots "Georg", Philipps "Marienleben", Kisteners "Jakobsbrüder" aufgelost erschemen. Bemerkenswert, daß gerade auf diesem Gebiet Niederdeutschland um 1500 eine stattliche Anzahl von Drucken aufweist. Indischen Erzählstoff in orientalisch besinnlicher Rahmenerzahlung führt Antonius v. Pforr ein mit seiner Übersetzung des Pantschatantra für Eberhard v. Wurttemberg (Buch der Beispiele 1480) Es erlebte zwischen 1483 und 1592 mehr als 20 Druckausgaben Aber auch die Novellensammlung des Geoffroy de la Tour Landry (1371), die Marquardt v Stein 1493 als "Ritter vom Turn" unter Beschneidung der moralisierenderbaulichen Teile ins Deutsche übertrug, wurde bis zum Ende des folgenden Jahrhunderts etwa zehnmal gedruckt, und Cyriacus Spangenberger bezeugt 1543 die Beliebtheit dieses Lesestoffes Wenn die von Poggio geschaffene Facetienform im letzten Teil von Steinhowels "Asop" mit 7 Stucken nach Deutschland eingeführt ist und so an der großen Verbreitung des Buches teilhat, so war dem ersten Versuch zu selbstandigem literarischem Schaffen auf diesem Gebiet, Augustin Tungers 54 Facetiae (1486). die den lateinischen Originalen die deutschen Übertragungen folgen lassen und wieder an den wurttembergischen Hof weisen, kein weiterer Erfolg beschieden. Nur eine Handschrift zeugt von dem Werkchen Die Anekdoten und Schnurren, die Tunger zu formen versucht, sind ohne Spannkraft, oft auch ohne Pointe geschrieben, und den an gehangten Morallehren fehlt es nicht minder an Pragnanz,

Einen einheitlichen Renaissancestil im Sinn der Kunstgeschichte wurde man in diesem ganzen Bereich vergebens suchen. Wohl aber treten die früher herausgestellten Grundzüge der deutschen Renaissanceliteratur hier überall als in Fortbildung begriffen hervor. Die einzelnen Vorgänge werden fast wie Dinge aufgefaßt und wie Dinge aneinander gereiht, nicht auseinander hervorfließen gemacht. Die Menschen wachsen nicht, sondern sind jeweils Kern dieser .. Vorgangsdinge". Liegt hierin eine tiefe Strukturverwandtschaft mit der mittelalterlichen Erzahlweise, so trennt nicht minder tief die bezeichnende Renaissance-Tatsache, daß die Vorgangskerne vollig erdenhaft undurchsichtig, völlig untransparent erscheinen. Auch das Durchwaltetsein von Allegorie ist nunmehr fast völlig geschwunden. Dafür macht sich der moralistische Grundzug der Zeit geltend in einem rationalen Messen der Handlung an bestimmten sittlichen Allgemeinforderungen. Diese wieder erscheinen mehr vernunftigethisch, als ontologisch-religios begründet. Die gefühlsmaßige Erlebnishaftigkeit, die Innigkeit, die gegen die Jahrhundertwende hin auch im geistlichen Schrifttum zurücktritt, findet in der epischen Gattung offenbar nur muhsam und herbe einen sprachlichen Ausdruck. Es wird mehr berichtet über dies und dann das, was den so oder so benannten Menschen betroffen hat, als daß aus dem



# Quactica Teiitsch auff das OJ. D. XXXV. Jar. Durch Delt bodgelerten Theopheastum Paracelsum/Der freyen bun sie der Armey vand Astronomey/Doctor/dem gemainen

menfeben gå mus gepracticiert/ vnd anfigangen. Detina



56 oben. Holzschnitt aus "Der alten Weisen Exempel. Druck Ulm 1483. 57 unten. Titel einer Praktik des Parazelsus. Druck vom Jahre 1535.

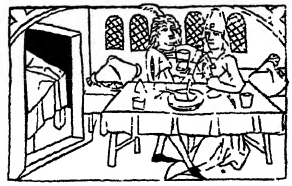


58. Siegfried und Ludegast. Aus einer Handschrift der Berliner Staatsbibliothek.

Leben und Erleben der handelnden Personen heraus gestaltet wurde; ein treuliches Berichten vom Zuschauer her. der aber nun nicht mehr im Entfalten des Geschehens die Spiegelung transzenden-Ideen sieht, sondern. halb nominalistisch, halb realistisch, sich packen laßt von dem, was jeweils "passiert", und es gelegentlich an einer sittlichen Idee mißt Von einer individuellen Menschengestaltung kann keine Rede sein. Der Mensch, von dem da erzahlt wird, ist fast nichts als sein Name — zu nennen, das ist ja auch der schier ans Magische grenzende Trieb der praktischen Gegenstands-Literatur der Zeit, die denn in der Tat auf Gebieten wie den medizinischen (Aderlaß-, Syphilisblatter u. à.), kalendarischen prognostischen durchtrankt ist von Geheimwissenschaften Mit der Individualität der Sternbilder in den astrologischen

Schriften lassen sich die "Helden"individualitäten der Epik zur Zeit der deutschen Renaissance-Breite am ehesten vergleichen, wenn ihr Unterschied von der Menschengestaltung der neuzeitlichen Erzahlkunst gekennzeichnet werden soll. Wenn vorhin das Bild eines brodelnden Kessels für die Geschichte der epischen Gattung um 1500 gebraucht wurde, so trifft dies Bild auch auf die epische Artung selbst zu Jene Epik faßt ebensowenig wie die gleichzeitige Historienbeschreibung die Vorgange als Entwicklung, sondern eher als eine nun einmal tatsachlich so geordnete Abfolge von Zustanden und Schritten. So kommt in der linearen Darstellungsweise eine entscheidende Bestimmtheit der Auffassungsweise zum Ausdruck, und Gehalt und Gestalt zeigen sich wesentlich vereinigt Von hier aus wird ferner der Sinn der einredenden Zwischenstellen innerhalb der linearen Komposition verständlich. wenn der erzählende Betrachter stark vom Geschehen bewegt ist und bei den Lesern eine gleiche Bewegtheit voraussetzt oder fur angemessen halt, so erscheint im faktischen Nacheinander die "Zeit", wo der Zuschauer von seiner Sorge um den "Helden", von seinem Mitleid, seiner Hoffnung spricht, wo er moralisch verwirft oder zu erklaren sucht. Und auch die atektonische Bauweise gehört zu dieser Zeitauffassung, die man vielleicht als dem ungeformten Renaissance-Zustand entsprechend ansehen muß.





59/60. Zwei Holzschnitte aus dem Prosaroman von Tristan und Isalde. Druck Augsburg 1493.

In diesem Betracht bringen die Eindeutschungen aus der italienischen Novellistik literansche Formelemente einer deutlich tektonischen Gesamtanlage. Gilt dies schon von der Decameron-Übertragung, deren Verfasser "Arigo" noch immer nicht bestimmt werden konnte, so tritt es greifbar hervor im Nebeneinander der zwei beliebtesten Verdichtungen des Ehebruchmotivs, von denen die eine Deutschland entstammt, die andere aus Italien nach Deutschland eingeführt ist. Auf den Lebensquell des Motivs sehend wird man ja des Enea Silvio Novelle "Euriolus und Lucrecia" als eine italienisch-humanistische Abwandlung aus dem Tristankreis erkennen. Niklas von Wile hat sie übersetzt, und literarisch ist sie seine beste Leistung geworden, die außerhalb des Rahmens der "Translationen" bis 1560 achtmal gedruckt wurde.

Die deutsche Tristanprosa ist eine recht getreue Auflösung des vorhöfischen Eilhartschen Epos. Am Schluß findet sich die oft angezogene Bemerkung des Prosaisten, in der die Quelle -- "Filhart von Oberet" -und der bewußte Grund für die Umschrift in Prosa angegeben wird: "Von der leut wegen, die solicher gereimbter bücher nit genad habent, auch etlich, die die kunst der reimen nit eygentlich versteen kunden, hab ich ungenannter dise hystori in die form gepracht". Eine Berufung auf diese Stelle erledigt die Frage nach der Stilart natürlich weder in dem Sinn, daß man eben die Reimpaare nicht mehr gern gelesen und auch nicht mehr verstanden habe, noch in dem andern, daß hier eben die Anlage des Eilhartschen Epos vorliege. Mit der Umschrift in Prosa ist vielmehr der Übergang in eine andere dichterische Sphäre vollzogen. Und ebensowenig vermogen die psychologischen Erwägungen, die der Prosaist für seine Tatigkeit anführt, über deren stillstisches Ergebnis naheren Aufschluß zu bringen. Bedeutsamer ist schon die Tatsache, daß nicht Gottfrieds und Heinrichs von Freiberg Epos der Prosaauflösung zugrunde gelegt wurde, sondern das dem mittelrheimschen vorhößschen Literaturkreis entstammende Werk des Niedersachsen, dessen Ferne von jeglicher Minnepolaritat schon aus der Auffassung des Minnetranks erhellt: "unsaelic" heißt er, und der Renaissance-Prosaist nimmt das mit Nachdruck auf. Vom unseligen, verfluchten Trank spricht er und findet hier willkommene Anknüpfung für seine Moralfolie. Der Zugang zum höfischen Epos und seiner geistigen Welt ist dieser Zeit noch fester verschlossen als der Zugang zur mittelalterlichen Scholastik - es sind ja Bestände der Fruhrenaissance-Scholastik, wogegen der Humanismus sich wendet ---, und man zieht die vorund außerhofische Erzählkunst "unter der Bank" hervor. Auch dabei sind geistige Haltung und soziologische Bedingtheit ineinander verschmolzen: diese Kunst entsprach einem aus der Primituvität zur Bildung emporquellenden Stand.

Anders in Italien, wo die hochmittelalterliche höfische Kultur in viel weiterm Ausmaß als in Deutschland der Stadtaristokratie zuteil geworden war und, bei aller Umformung, doch an der Grundlage der humanistischen Bildung mittrug. Auffallend ist es denn auch, wie in "Euriolus und Lucrecia" Bestände des echten Minnesangs lebendig sind, selbst noch in des Nikolas latinisierendem Deutsch, während die entsprechenden Stellen der Tristanprosa im Ton des bürgerlich-ständischen Liebeslieds klingen. Mit der soziologisch günstiger bedingten ungleich stärkeren bildungsmäßigen Durchformung des italienischen Zustands hängt es wohl ferner zusammen, daß Enea Silvio dasschöpferisch erlebte Grundmotiv nicht in der Bearbeitung eines älteren Gedichts gestaltete — man muß sich bewußt machen, daß es dem deutschen Vorgang entsprochen hätte, wenn er etwa

die Didoepisode Vergils oder eine Novelle Boccaccios in seine geschliffene Humanistenprosa umgeschrieben haben wurde ---, sondern aus einem zeitgenossischen Ereignis, dem Liebesverhaltnis des kaiserlichen Kanzlers Schlick zu einer vornehmen Frau Sienas, seine "Tristan"novelle schuf So bedarf er auch keines Minnetrankes, um seine Erzählung vorwarts zu treiben; der Trank ist ihm zum Bild geworden, das arabeskenhaft die Novelle abschließt: "Welche da disz lesen werden, die wollen sich lernen warnen und hüten by ander luten schaden und nit sich flyßen zetrinken das getranck der hebe, das ferr und wyt mer aloes und bitterkait m im hat dann honges oder susse", so schließt Niklas seine Übersetzung, und damit erklingt in der deutschen Renaissance-Literatur ein Motiv, das fur die Erlebnisform der barocken Liebeslynik Deutschlands bezeichnend werden wird; ein Motiv, das dem sonst ähnlichen Schluß der Tristanprosa fehlt: "Darumb, ir mann und frawen, habent auffmerckung auff euch selber, daß euch weltliche heb mt so gar uberwinde, dass ir darmit der lieb gottes vergessent, und euch zu solichem unbereitten tode ziech. Nembt war, wie dise lieb disen zweien so gar ein schnelles, unbereits sterben zugefügt hat; und auch, daß nach kleiner, kurtzer freud geet langs trauren und scharffe pein". Die Schlußabsätze zeigen zugleich, wie beide Werke im Aufbau insofern gleichartig sind, als sie das Geschehen vor einer moralischen Folie spielen lassen. Es ist also nicht etwa ein Amoralismus, der den Italiener von dem Deutschen schiede Gerade in der religiösen Bezugnahme aber ist ein einschneidender gehaltlicher und gestaltlicher Unterschied zu beobachten. Der Tristanprosaist bringt sie in der Schlußmoral, und gelegentlich wird im Verlauf der Geschichte von einem Akt der Devotion berichtet. Im "Eurolus" erscheint sie mit uberraschendem psychologischem Realismus bei einer entscheidenden Biegung des Geschehens. Euriolus ist zum erstenmal zu Lucrecia ins Zimmer gedrungen, da kommt ihr Mann Sie verbirgt den Liebhaber in einer Truhe In dieser aber will der Gatte ein verlegtes Dokument suchen In solcher Lage wird Euriolus von religioser Reue ergriffen, die in den gelaufigen Formen der Aszetik gestaltet ist: "Was sind die Freuden dieser Liebe, die so hoch und teuer gekauft werden. Dies ist eine kurze Wollust und ein allerlängstes Schmerzen. O beluden wir uns des von wegen des Himmelreichs! Ist aber, daß der Götter Hilfe mich hiervon erlöst, keine Liebe soll mich je wieder so verstricken und fangen Niemand mag mir helfen denn allein du, mein Gott". Lucrecia aber findet ein Mittel, ihren Mann zu entfernen. Wie sie den geretteten Euriolus nun wieder bezaubert, da erscheint sie ganz ähnlich der Engeltrut Konrads v Würzburg im Baumgarten. Und der psychologische "Realismus": "Solch große Furcht und Schrecken ist mir nie mehr begegnet", sagt ihr Euriolus, aus der Angstzerknirschung auftauchend, "aber du bist wurdig, von deretwegen solches gehtten werd Es war auch nicht billig, daß jemand solch süß Küssen und Halsen umsonst zustehn sollten. Ja, ich habe ein so köstliches großes Gut noch nicht teuer genug erkauft" Das ist ein religiöser Ontologismus, wie er ähulich im "Ring" herrscht, bei Enea Sılvıo aber mit einem bewußten Herausstellen der menschlichen "Natur" verbunden. Die Tristanprosa bringt nach dem Minnetrank einen Monolog Isaldens, in dem sie mit sich gegen ihre Liebe strettet wie Lucrecia in ihrem Monolog nach dem ersten Anblick des Euriolus Aber die entscheidende Abhebung der Humanistennovelle fehlt dort. "Schlag aus, du Unselige, die empfangenen Flammen aus deinem keuschen Herzen Ja konnt ich, so war ich nicht siech und krank wie ich bin. Neue Kraft und Macht ziehen mich in ein ander Leben", spricht Lucrecia, und diese neue Macht ist nicht wie bei Isalde der unselige Trank mit seiner Zauberkraft, sondern: "Ein andres ratet leibliche Anfechtung, ein andres mein Gemüt und Vernunft". Es 1st ein Teil der menschlichen Natur, was hier sieghaft über die höheren Seelenkräfte triumphieit. Auch hier wird kein individueller Mensch dichterisch gestaltet. Und unverkennbar ist die kirchliche Tugend- und Lasterlehre die Welt, in der sich das Geschehen abspielt. Aber es geht aus dem Rahmen der gewohnten Moralkateches hinaus, wie der seelisch-sinnliche Zauber des sündigen Eros in seinen hemmungslosen Auswirkungen wirklichkeitsnah ausgesprochen wird.

Es wirde zu weit fuhren, den Abstand zu bestimmen, der die erste Minneszene nach dem Trank bei Gottfried und in der Prosa trennt. Nur soviel, daß bei Gottfried die Wirklichkeit des Tranks mitverwandelt ist in das unter Hochspannung bebende Lichterspiel jenes Zwischenreichs, in dem kein Ding es selbst bleibt. Bei Enea Silvio ist dies Reich auf die Erde geglitten, ist es in die kirchlich-scholastische Menschenpsychologie eingeordnet, typisierende kunstvolle Wiedergabe humaner Wirklichkeit. Gottfrieds Distanz des Sagens, in der ontologischen Artung seiner Dichtung gegrundet, ist zur humanistisch-formalen Sprechdistanz geworden Auch das ein merklicher Vorklang barocker Wortkunst, die erschutternden Eros in gekonnter Rhetorik Gestalt finden laßt. In der Tristanprosa ist der Trank nicht Widerschein der Dinge an der Spiegelschicht der Welt zwischen Erde und Himmel, nicht unergrundliche Moglichkeit der menschlichen Natur, sondern greifbar handfestes Ding, wie der mit den geheimen Kunsten Vertraute es als magisches Zaubermittel bilden kann. Das aber, der Glaube an die geheimen Kunste, an schwarze und weiße Magie, an Zauber und Hexen, gehört — es kann nicht zu nachdricklich betont werden — ebenso wie das humanistische Formenwollen

zur Renaissance, diesem Vorgang, der breite Volksschichten aus primitiver Dumpflieit in die Bewulktseinshelle rationaler Durchbildung hinaufkocht. Jakob Sprenger, der Kölner Dominikaner, ist Vertreter der Renaissance, wenn er 1487 die metaphysisch eingeordnete Damonologie der hochmittelalterlichen Scholastik fur die primitivistische Geistigkeit der Renaissance im "Malleus maleficarum" gewissermaßen popularisiert und damit für die Folgezeit die wenig bestrittene, ja von einem Mann wie Joh Fischart noch uberhohte Grundlage der Stellungnahme schafft, bis der humanistisch gebildete Fr. Spee aus solcher Primitivismusnahe herausfuhrt Derselbe Sprenger grundet dem religiosen Renaissance-Verlangen nach lebendiger, erlebnismaßiger Vergegenwärtigung des Geglaubten die Rosenkranzbruderschaft in Koln und gibt gegen 1476 das schlichte Rosenkranzbuch heraus. So gehören auch Euriolusnovelle und Tristanprosa in die eine, breite deutsche Renaissance, und etwas von deren weitem Ausmaß zeigt sich in der Stilverschiedenheit, die nach dem Gesagten im Gehaltlichen tief begrundet ist. Der Tristan,,roman" steht der Erzahlungsform der Prunitiven, dem Märchen, bemerkenswert nah. Er wird nicht aufgebaut, sondern fabuliert. Eine Begebenheit folgt der andern, und wollte man die knappste logische Verzahnungsform suchen, so mußte man sie etwa als ein "und dann" formuheren. Keine Akzentlegung hebt hervor oder gliedert kein Absatz ordnet, spannt oder beruhigt. Das "und dann" wahrt überall die nur leicht geschwungene Linie, saugt die Teilnahme auf und führt zum "Ergebnis", dem Tod der Liebenden. Die Eurolusnovelle ist vollig unmärchenhaft, um zwei Brennpunkte verdichtet, den innerseelischen Triumph des verzehrenden Verlangens und das Durchsetzen der Liebesvereinigung. Ihr dreimaliges Gelingen bildet die kunstvoll gewellte Hohe und Ausatmungsebene des Novellenaufbaus, auf der beide Brennpunkte sich zitternd berühren und die mnere Spannung für Augenblicke gelost scheint. Streng tektonisch geht es zu dieser Ebene langsam und zogernd erst, dann schneller und schneller in rhythmisch sorgsam abgetontem, zuweilen betont ruckweisem Auf und Ab empor; rasch, ohne jäh zu sein, sinkt es von ihr meder, nach der ersten und zugleich letzten vollen Liebesnacht. Damit ist schon gesagt, daß die Hohe von der Mitte gegen das Ende hin verschoben ist; auch dies ein Formzug, den Walzel aus der Kunstgeschichte für die Bestimmung des literarischen Barockstils gewonnen hat Die Entsprechung und zugleich Verschiedenheit von Aufstieg und Absinken wirkt um so stärker herausgearbeitet, als der Gruppe von Wechselbriefen, (in denen die Ovidische Heroidenkunst - man erinnere sich anderen Bedeutung fur die "Wechsel"form im frühen Minnesang -, aber auch die Briefkunst der Artes dictandi der rhetorischen Gestaltung des Liebes- und Annäherungsaufstiegs dienstbar gemacht ist,) auf dem Abstieg nur je ein Brief von Lucrecia und von Euriolus entspricht. Der Ausgang ist, gerade gegenuber dem "Tristan", von fast stoischer Herbheit und Prägnanz. Lucrecia stirbt an der Trennung, Euriolus aber, "als er vernahm, daß sie gestorben sei, ist er mit großem Schmerz betrübt worden und nahm sich weinbare leidsame Kleider, und niemand konnte ihn trösten, bis ihm der Keiser eine Jungfrau von edelster Geburt, hubsch, keusch und weise, in der Ehe tät vermählen".

Über diese Novelle ist mit der Bezeichnung "Cento" so gut wie nichts gesagt. Noch ihre Verdeutschung gehört mit dem "Ackermann" und dem "Ring" zu den überragenden literarischen Gestaltungen der deutschen Renaissance, und ihre vergleichende Formbetrachtung mußte einlaßlicher ausgeführt werden, weil sich dabei gewisse Grundtypen literarischen Formens dieser Zeit herausstellen lassen, die vielfach und vielfaltig begegnen und die zur sachlichen Bestimmung des deutschen Renaissancestils beitragen können. Denn beide Typen, die es zu beschreiben galt, sind bei aller Verschiedenheit doch nicht heterogen, sondern entstammen gerade dem einen brodelnden Renaissance-Geschehen, in dem denn freilich heterogene, ja widerspruchsvolle Vorgange, Kräfte und Strebungen zusammenschießen. Daß die tektonische Bauart in der Erzahlliteratur die seltenere Erscheinung ist, werden wir immerhin festzustellen haben, auch wenn die mancherlei Reisebücher nur bedingt hierher gezählt werden sollen. Daß sie den besagten Berichtcharakter besonders augenfallig zeigen, liegt in der Sache, denn abgehobene ästhetisch selbstgesetzliche Reise, "romane" strebt man nicht an.

So zeigt denn etwa des Nurnbergers Gabriel Tetzel "Ritter-, Hof- und Pilger-Reise des böhmischen Herrn Leo's von Rozmital" (1465—67) mit aller winschenswerten Deutlichkeit die "und dann"-Form des Aufbaus in der beliebten Anknupfung der einzelnen Abschnitte durch ein "Item". Und köstlich bringt der parataktische Aufbau das Nebeneinander der Möglichkeiten in dieser Zeit der Renaissance-Breite zur Geltung, wenn beim Aufenthalt der Pilger in Köln die Fülle der Heiltümer aufgezählt wird, wie die Aachener



61. Holzschnitt aus "Zwo Comedien Plauti, geteuscht durch . . . Albrecht von Eybe". Augsburg 1518.

Burger sie ihren Besuchern nach einer "gar kostlichen Collation" zeigen: unser Frauen Hemd, die Windel darein Christus gewindelt wurd, das Tuch Jesu, das er am Kreuz vor sich gespannt hatt, das Tuch, darauf St. Johanns enthauptet ward, der Gurtel Jesu, der Gurtel unserer Frauen, der Strick, damit unser Herr an die Saul gebunden ward, ein Nagel und etliche Dorn von der Kron. St. Stephans Blut, Kaiser Karls Haupt und Leichnam, St. Simons Arm, damit er Jesum im Tempel umfing, unser Frauen Haar, St Katharinen Ol, die Strick, damit man Tesum gegeißelt hat Unmittelbar darauf folgt der Bericht uber den Besuch in einem Neusser Frauenkloster, der beinah an Rabelais Abter Thélème denken laßt:

"In das Kloster nimmt man niemand, er sei denn edel, und mogen aus dem Kloster kommen und Männer nehmen Die Oberm lud meinen Herrn zu Gast und veranstaltete für ihn einen kostlichen Tanz in dem Kloster. Und die Klosterfrauen waren von Kleidung sehr hübsch geschmuckt und konnten die allerfeinsten Tänz, und jede hatt ihren Knecht, der ihr dient und vortrat, und lebten nach allem ihrem Willen, und muß ich sagen, daß ich all meiner Tag so viel hubscher Weiber in einem Kloster me gesehen hab "

Solche tendenzlosen Schauberichte sind für die Wirklichkeitslust der deutschen Renaissance nicht minder bezeichnend als die Ehebruchsnovelle des italienischen Humanisten und nachmaligen Papstes. Und seit der Wende des Jahrhunderts fugen sich der Gattung die vielgelesenen Berichte über die amerikanischen Entdeckungsfahrten trefflich ein. Wenn aber hier der atektonische Stil vorherrscht, so ist zu bedenken, daß im ganzen die erzahlende Gattung vom padagogischen Bildungswillen des deutschen Humanismus minder gepflegt wird, daß in diesen Kreisen der Dialog nach dem Vorbild Lukians und die bildungstendenziose Aneignung der lateinischen Komodie neben den lyrischen Formen dem Schaffensdrang zum Wortkunstwerk besser entspricht -- welche Bedeutung uberdies den Formen Brief und Rede zukommt, war schon hervorzuheben --. Die dialogisierte "Erzahlung", die Wimpheling 1480 in einer Universitatsrede gibt, ist das erste deutsche Humanisten, drama"; ein Werk ausgesprochen hochschulpadagogischer Tendenz, das zeigt, wie der faule Pfrundenjager Stylpho auch in der klerikalen "Karrière" von dem strebsamen Studenten überholt wird. Ahnlich, nur schärfer die Uberlegenheit der humanistischen Rhethorik gegenuber der scholastischen Spatlatinitat betonend, stellt sich der in den westfalischen Humanistenkreis gehörende "Codrus" von Kerckmeister (1485) dar. Diese "Dramen" gehoren in den Gattungsbereich der grammatisch-rhetorisch und bildungsanschaulich gerichteten "lateinischen Schülergespräche der Humanisten", in die A. Bömer (1897) einen guten Einblick gegeben hat Das Manuale scholarium aus der Zeit um 1480, Paulus Niavis und Laurentius Corvinus sind fur die Anfange wichtig, deren einer Zug dann in des Erasmus Colloquia familiaria gipfelt. Fur das deutschsprachliche Drama bleibt die Humanistenkunst zunachst mehr abseits. Immerhin, Albrecht von Eybs anmutige Plautus- und Ugolini-Eindeutschungen, abgestellt auf die "Hübschheit und Sußigkeit der Wörter und die Schwerlichkeit der Sinnen und Red und nicht die Fröhlichkeit und Wolllust der Komödien", wurden im "Spiegel der Sitten" erstmalig 1511 und bis 1550 noch dreimal gedruckt, aber wenn 1548 H. Sachs die Eybschen "Menachmen" und 1552 M. Glaser dessen "Philogenia" auffrischt, so hat M. Hermann in seiner Ausgabe von Eybs deutschen Schriften gezeigt. "weder Hans Sachsens schnellfertige Routine noch Glasers unbeholfenere Treue treffen auch nur entfernt den frischen, lebendigen, packenden Ton, der jedem Leser aus Eybs Prosaubertragung entgegenklingen wird." Hans Neidharts flüssige Ubersetzung des Terenzschen "Eunuchus" erlangt doch erst in der vollständigen Straßburger Terenzübersetzung (1400) ihre Wirkungsmöglichkeit. Unter dem stilgeschichtlichen Gesichtspunkt wird hier durchweg zu beobachten sein, daß in diesem humanistischen Bereich Neigung zu tektonischem Bauen herrscht.

Es liegt nah, das in Zusammenhang zu sehen mit den romanischen Beständen des Humanismus. Aber auch gegensätzliche Erscheinungen sind festzustellen, die zeigen, daß nicht einmal für den humanistischen Ausschnitt aus der Literatur der Zeit ein einziger Stiltypus aufgestellt werden darf.



 Holzschnitt von Dürer aus Celtes "Amores" Druck Nürnberg 1502.

Die "Amores" des Celtes, eins der wenigen Werke, wo der deutsche Humanismus um die Jahrhundertwende dichterisch schöpferisch geworden ist, stellen sich trotz der beabsichtigten, kunstvoll allegorischen Ordnung der 4 Bücher nicht nur als völlig unsymmetrisch in der Anlage, sondern geradezu als chaotisches Konglomerat der verschiedensten wissenschaftlichen, ethischen, empirischen, literarischen Bildungselemente und einer leidenschaftlichen Sinnlichkeit dar. Apollo beauftragt den Dichter, die vier Himmelsstriche des deutschen Vaterlandes zu durchfahren und zu besingen. Dem entsprechen die vier Bücher mit den vier Frauengestalten, der Sarmatin Hasilina, der Nürnbergerin Elaula, der Rheinländerin Uraula, der Lübeckerin Barbara Aber auch noch eine Großzahl weiterer Vierheiten ist damit in allegorisierenden Bezug gesetzt; Jahreszeiten, Winde, Himmelszeichen, Elemente, Farben, Lebensalter, Temperamente, Lebenskräfte. Ein großes allegorisches Weltbild ist dem unerschöpflichen Anreger, dem für die neulateinische Verskunst in Deutschland bahnbrechenden Verfasser der "Ars versificandi et carminum" (1486 zuerst gedruckt), dem Poeta laureatus und Schöpfer zahlreicher literarischer Sodalitäten nicht gelungen, konnte dem von egonomem Ruhmdurst Getriebenen, der seine Dichtung denn doch wieder als Warnbuch gegen die Trügereien und Verführungen der Dirnen rechtfertigt, nicht gelingen. Denn was diese Art des Humanismus besaß, war gerade nicht ein geschlossenes Weltbild - da wurde der Humanismus erst positiv fruchtbar, als er sich mit der Scholastik katholisch oder protestantisch ausgesöhnt hatte -, sondern einseitiges, an der Antike geschultes Herausschauen neuer Ethoszuge aus der Wirklichkeit. So sind in den "Amores"-Elegien einzelne lyrische Partien wie die Traumhingabe der Ursula im dritten Buch die dichterischen Tragpfeiler. So enthalten die



63. Holzschnitt aus Brants "Narrenschiff". Basel 1507



64. Sebastian Brant.
(Holaschnitt aus Renauers "Icones" 1590.)

vier Bücher Oden, die zum erstenmal den Horaz zum Vorbild wahlen, die geschlossensten Gebilde dieser luckhaft atektomschen Schöpferkraft. "Der Mensch einer andern Zeit, ein "Barbar" führt die überkommene Folm weiter, von seiner personlichen Leidenschaft hingenommen", so kennzeichnet Vietors Odengeschichte diese Artung.

Wie derselbe Celtes, der sich in zynischen Sexualismen ergeht und der fur die in der Barockzeit folgenreiche Auffassung der Ode als sangbares Lied den Grund legt, auch feierliche Oden auf Heilige verfaßte, so zeigt der Humanist Sebastian Brant innerhalb seines Schaffens verschiedene Stilarten Seine "In laudem B. V. Mariae multorumque sanctorum carmina" (1494) gehen in den Spuren des maßvollen, klaren mederlandischen Humanismus, sehr greifbar z.B. in der "klassisch"ruhigen Distichisierung der Worte des Engels an Maria Seine Verdeutschung des "Ave, praeclara maris stella" wirkt demgegenuber barock verschlungen. Und das Werk, mit dem er den geradezu ungeheuren Erfolg erreicht hat, das "Narrenschiff", ist ein reines Beispiel der katalogisierenden Moralsatire, das freilich schon mit der Fulle seiner "Lemmata" uber 100 Narreteien sind abgeschildert - breiteste Teilnahme wecken konnte Hinzu kommt, daß der Humanist nicht einer neuen Idee Gestalt geben will, sondern seine padagogischen Bestrebungen gleichsam popularisiert und das aktuellste Thema der Zeit, die Formbedurftigkeit des ins Uferlose zerfließenden Renaissance-Zustandes, in einer dem

Bürgertum unmittelbar vertrauten Weise "behandelt". Beachtenswert ist für unseren Zusammenhang aber ferner, daß das "Narrenschiff" mcht nur ins Niederdeutsche, Niederlandische, Englische und Französische übersetzt wurde, sondern auch ins Latemische, und zwar durch den mit Brant befreundeten Humanisten Jac, Locher Philomusos Für die Einstellung dieses alemannischen Humanistenkreises wiederum ist es kennzeichnend, daß im selben Jahr 1494 Wimphelings zweite Ausgabe des "Carmen de triplici candore Mariae virgims" und sein "Stylpho" bei dem Drucker von Brants "Narrenschiff" erschien, und dieser Drucker war der Granfelder Chorherr und Humanist Joh Bergmann von Olpe in Basel Zeitkritisches Verlangen nach humaner Durchformung der Neugeburtsmöglichkeiten und lebendige kirchliche Devotion klingen in diesem Kreis sinnvoll zusammen Die Arbeit, die Brant der Ausgabe des "Freidank" und des "Hortulus animae" zugute kommen heß, fugt sich dem recht wohl ein und weist auf literarische Traditionszusammenhange, die für den ganzen Kreis belangvoll sind Auch Geiler v. Kassersberg ist ja hær einzureihen, ohne daß dadurch seine starker scholastisch bestimmte Gestalt vergewaltigt wurde. Wie über das "Narrenschiff", so mochte er an anderer Stelle uber des Albertus Magnus mystisch-aszetischen Traktat "Paradisus animae"

predigen und Gersons "Ars moriendi" eindeutschen, reich an verschiedenen Tonen, die der damaligen Breite geistiger und stilistischer Möglichkeiten entsprechen Freilich, mit dem geistlichen Schrifttum eines Seuse, der Predigtweise eines Tauler zeigt er keine Strukturverwandtschaft Eher geht er auf der Bahn des "Netz"dichters und Joh Niders weiter Aber so wenig wie diesen ist ıhm das Bereich der Kontemplation verschlossen, und es entspricht nur dieser Tatsache, wenn zwei Drucke aus der Zeit um 1510 Predigtsammlungen von Geiler mit aszetisch-mystischen Traktaten, darunter dem "Auszug aus Agypten" des Franziskaners Marcus v. Lindau (um 1360), verbinden Um dieselbe Zeit, 1514, erscheint Murners "Badenfahrt", ein Werk ganz ım Geist

transport of an infirite per out ration of winder in the service of make and service of make and service of make and service of make and service of servic

65. Brief Sebastian Brants.
(Nach Ficker u Winckelmann, Handschriftenproben des 16. Jahrhunderts Bd 2)

Brants und Geilers, eine typische Reformdichtung der deutschen Renaissancezeit, die vom Kirchlich-Geistigen her das Gewoge des Alltagslebens mit Sinn zu erfüllen strebt; derb im Rügen, stark, ja innig im Aufruf zur inneren Lauterung, die im Bild des außeren Badens, mit Anknupfung an die Fußwaschung Jesu dargestellt ist. Wie seit in dem bis der bei Badens with Anknupfung an die Fußwaschung Jesu

dargestellt ist. Wie sich in dem bis dorthin verstrichenen Halbjahrhundert die Möglichkeiten der Renaissance zu einer Neuformung auf die Kirche hin verdichtet haben, das zeigt ein Vergleich mit dem rem gegenständlich berichtenden Badegedicht des Hans Folz, das 10 Jahre vor Murners geistlicher Dichtung in Straßburg wieder gedruckt war. Wie es gerade das Werk eines Franziskaners ist, das mit Geilers Predigten in einem Bande verbunden wurde, so zeigt sich Murners, des Franziskaners, aszetisches Gedicht in der Lehre von Buße und Gnade von den großen Lehrern seines Ordens, Bonaventura und Scotus, bestimmt, während Thomas keine besondere Stelle einnumnt. Und weiter scheint es für diesen Straßburger Kreis bezeichnend, daß die "Badenfahrt" mit einem Abschnitt "Der Baderin danken", einem innigkraftigen Gebet zu Maria, ausklingt.

Der Streit, den Murner in den ersten Jahren des 16. Jahrhunderts mit Wimpheling um dessen "Germania" führte, lenkt den Blick auf ein weiteres Lieblingsgebiet humanistischen Bildungswillens, das teils wieder am Vorbild des Enea Silvio, teils am Nationalismus der



66 Aventin, Holzschnitt von H S. Lautensack.

italienischen Humanisten aufgegangen war. die deutschbegeisterte Geschichts- und Geographieschreibung. Es wirst ein Schlaglicht auf die Artung dieser Bestrebungen, daß Moscherosch 1648-49 Wimphelings "Germania" wieder drucken ließ Weitere Kreise aber als im Elsaß zog dies Bemühen bei den Mannern um Celtes, dessen unausgefuhrter Plan einer "Germania illustrata", man kann fast sagen: eine Generation von ihm nahestehenden Humanisten auch noch nach dem Tod des Celtes in Atem hielt. Die "Germaniae exegeseos volumina duodecim" des Irenikus (1518) sind ein bezeichnendes Denkmal. "Es scheint", sagt Joachimsen von diesem chaotisch vollgestopften Werk, "als ob alle Richtungen des deutschen Humanismus sich hier ein Stelldichem gegeben haben." Erfüllung irgendeiner Art hat Irenikus bei all dem nicht gegeben, und der Spötter Mutian hat das Werk mit Scheinlob bös persifliert. Auch Aventin war es nicht beschieden, den gewaltigen Plan einer Germania illustrata auszufuhren, der indessen fur den Form- und Bildungswillen des deutschen Humanismus im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts symptomatisch ist. Ja, man durfte es fast symptomatisch in gewissen Grenzen nennen, daß dieser Plan gleichsam an die Stelle der Kusanischen Concordantia catholica gerückt ist; deutsches Leben aus universalem Wissen um Vergangenheit und Gegenwart in neuer weltlicher Bildung durchzuformen, darum geht es doch letztlich bei diesem Unternehmen. Es erfreut sich zeitweilig der Forderung des Kaisers Maximilian, der, allzu vielseitig, auch als Anreger der recht unhumanistischen, allegorisch-biographischen Verserzählungen "Teuerdank" und "Weißkunig" einen Platz in der deutschen Literaturgeschichte einnimmt.

Bezeichnend für die Zeit ist aber gerade, daß ihr Wollen in solcher humanistischen Zielsetzung nicht gipfelt, nicht zusammengeht, sondern gleichzeitig andere zeitkritische Reformwillen sich nicht minder wichtig geltend machen. Und dieses Netz von vielfaltig sich knüpfenden und lösenden Faden überschneidet eine andere Gliederung, die nur lose mit jener ersten, sachrichtungsmaßigen verbunden ist; die stilistische Gruppierung. Denn es ist keineswegs so, daß im humanistischen Schrifttum durchweg romanisch-klassizistische Stilstruktur herrschte, im ahumanistisch-volknahen durchweg eine andere, die man als gotisch oder barock im Sinn der kunstgeschichtlichen Stilbildung bezeichnen könnte. Vielmehr schafft gerade auch der Humanismus weithin atektonische Literatur, wie angedeutet wurde; Gebilde, die zu der italienischen Renaissance-Baukunst nicht die geringste Beziehung haben. Und anderseits finden sich im geistlichen Schauspiel Falle, in denen ersichtlich eine Annaherung an die tektonische Bauweise vollzogen wird. Anders wird man nämlich die Eigenart des rheinischen Osterspiels von 1460 nicht verstehen können.

Nicht nur, daß hier die komisch-weltlichen Szenen zu knappen Kontrasten gegen die zentrale Bedeutung der heiligen Handlung zuruckgedrangt sind Nicht nur, daß Eingang und Schluß auffallend aufeinander hingerundet sind — das "Silete!" und die Worte des Precursors eröffnen, das "Silete!", ein Epilog und ein Chor "Christ der ist erstanden" schließen. Innerhalb dieses greifbaren Rahmens eröffnet Christus das Spiel mit dem "Resurrexi et adhuc tecum sum" und schließt es mit den Worten an den Apostel Thomas und der Verheißung des ewigen Lebens für die Gläubigen. — Ein unverkennbares Zeichen für den tektonischen Stilwillen des Bearbeiters ist es, daß die Handlung ziemlich genau in der Mitte des Spiels zur Szene am Grabe zwischen dem Auferstandenen und den Frauen komint. Hier liegt der Hohe- und Mittelpunkt des Spiels, auf den hin der ansteigende und absinkende Handlungsgang komponiert ist. Die Heimat des Spiels ist die Mainzer Gegend. In Mainz war damals Gabriel Biel als Domprediger tätig, der seit 1468 zur Windesheimer Kongregation gehorte. In Mainz wurde 1491 die humanistische, kirchlich reformerische "Sodalitas literaria Rhenana" gegründet, der neben Celtes und Pirckheimer auch Tritheim angehörte, von dem wir außer seinen humanistischen Werken die ersten Herz Jesu-Gebete für Priester erhalten haben.

Man darf solche Zusammenhänge nicht pressen. Gerade bei Celtes war darauf hinzuweisen, wie völlig atektonisch er seine Dichtungen baut Aber dies stark tektonische Spiel, das auch

im Rhythmischen von einer sonst ungewohnten Ausgeglichenheit ist, das es vermag, eine der kunstvollsten Strophenformen Morungens in seine lyrischen Partien einzubauen, das dichterische Erhohung der deutschen Verse erreicht, ohne zu der rhetorischen Sprachgebung des böhmischen Ackermann zu greifen: dies Spiel in diesem landschaftlichen und geistigen Zusammenhang läßt anschaulich etwas von der Fülle der Möglichkeiten erscheinen, die wahrend der Zeitspanne der Renaissance-Breite in der deutschen Literatur beschlossen sind.

Aus den Jahren 1498 und 1510 sind Passionsauffuhrungen in Mainz bezeugt. Es ist im Interesse literatur-

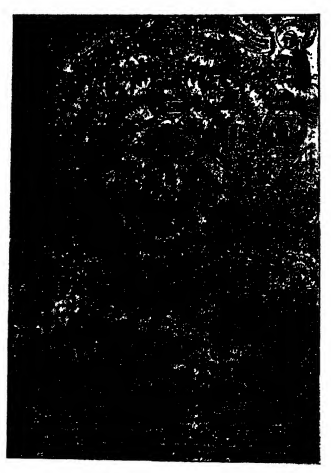


67. Niedersächsischer Meister, Ecce homo. Braunschweig, Landesmuseum.

wissenschaftlicher Einsicht sehr zu bedauern, daß wir über Gehalt und Gestalt dieser Spiele nichts ausmachen können. Gerade diese Tatsache mag aber wieder zu möglichster Vorsicht gegenüber verallgemeinernden Schlüssen mahnen, und wenn wir an den literarischen Dokumenten den gewaltig breiten
Strom der geistlichen Spiele verfolgen, der im Westen Deutschlands wie im Osten, im Norden wie im Süden
sich aus dem 15. Jahrhundert ins 16. hinüberzieht, so stellt sich allerdings der Wunsch ein, daß einmal die
zahllosen verstreuten Einzeluntersuchungen zu einer strengen Entwicklungsgeschichte des Schauspiels zusammengefaßt wurden. Aber daß sie nichts von einem einheitlichen Renaissance-Stilwillen zu berichten
hätte, läßt sich wohl schon jetzt sagen. Vielmehr scheint gerade die stilistische Mehrdeutigkeit des wogenden
Renaissance-Wollens gegenüber der schauspielenden Formprägung auch für dies Bereich bezeichnend.

Das Gemeinsame, Epochenhafte liegt in dem tiefen Ergriffensein und Ergreifenwollen der Erlösungsverkundigung, wie sie die sich neuformende Kirche der neuen Auffassungsweise in den soziologisch aufsteigenden Kreisen darbietet. Das Redentiner Osterspiel, das zeitlich dem rheinischen ganz nahesteht, zeichnet sich wie jenes durch den feierlich-innigen Ton der ernsten Partien aus, strebt aber keineswegs danach, den ganzen Spielablauf auf das Auferstehungswunder als Geschehnis hin zu formen, sondern gliedert sich zweiteilig.

Der Heiland ersteht auf, trotz der Wacht der Juden und des Pilatus, triumphiert über den Teufel und erlöst die Patriarchen und Propheten aus der Vorhölle; Lucifer füllt sein Reich wieder aus den Sündern. Dieser klar katechetische Aufbau nach Verheißung und Drohung wird nur oberflächlich verhüllt von der drastischen Pigurenfülle namentlich des zweiten Teils, der streckenweise als eine dramatisch lebendige Ständekritik unter kirchlich-moralischem Gesichtspunkt erscheint. Auch hier wieder das anschauliche, bewußte Hmeinstellen des Übernatürlichen in die ungeschönt gesehene, holzschnittartig typisierte Welt des



68. Maria als Fürbitterin im dreifachen Rosenkranz Holzschnitt von Wolf Traut, um 1510

taglichen Umgangs Dieser Zug kann nicht deutlicher hervorgehoben werden als mit den Worten des ersten Ritters, den Pilatus zum Grabhuter bestellt. "Mein Schwert heißt Mummink und lost Platten, Panzer und Ring Das will ich harte bei mir han und will damit sitzen gahn. wenn er will vom Tode aufstahn, ich will ihn wieder zu Boden schlahn" Eine Art Gegenstück bildet im zweiten Teil die Szene, wo Luzifer sich unfahig erweist, den Priester in der Holle zu halten. "Er tragt das Weihwasser an der Nesen und den Weihrauch an dem Nacken" Daß der groteske Humor des Teufelsspieles fur die gestige Überlegenheit des geistlichen Verfassers zeugt, der eben so die grauenhafte Gefährdung des Seelenheils durch die Diener Luzifers und zugleich die Bedingtheit ihrer Macht den Zuschauern veranschaulicht, hat schon Froning richtig gesehen

Es 1st die Zeit nicht nur animalischer Triebhaftigkeit auf der einen, formalen Bildungsstrebens auf der andern Seite, sondern auch planvoller Aszese und unersattlicher Devotion. Vor allem macht sich die inbrunstige Verehrung der Mutter Gottes, die sich jetzt die Renaissanceschöpfung der Rosenkranzbruderschaften findet, im geistlichen Spiel geltend Nicht nur, daß Theophilusspiel und Schernbergs "Spiel von Frau Jutten", der sündigen Papstin (1480).

völlig in der furbittenden Macht Marias zentriert sind Auch die Frankfurter und Alsfelder Spiele um die Jahrhundertwende, die ausführlich bei Maria Magdalena vor deren Bekehrung verweilen, die Geißelungs- und Kreuzigungsszene in die brutalsten Details ausführen, geben mit besonderer Liebe und Ausführlichkeit die Klagen der Mutter Gottes. Und das Künzelsauer Fronleichnamsspiel (1479), das in kurzen dialogischen Bildern von starker Einprägsamkeit die Geschichte der Welt von der Eischaffung der Engel bis zum jungsten Gericht veranschaulicht und sich Zehnjungfrauenspiel und Weltgerichtsspiel mit dem Sieg der Gerechtigkeit über die Furbitte einverleibt hat, gibt bezeichnenderweise für die Nichterhörung der Marienfurbitte die Begründung: "Mutter, wer dir Dienst hat getan, das will ich ihn gern genießen lan. Wer aber gewartet hat bis an diese Statt, des mag nicht wohl werden Rat Du sollst mir heute selber beistahn und die Gerechtigkeit lassen vorgahn"; gewiß auch eine Bestatigung für die im ersten Kapitel angedeutete Auffassung des Zehnjungfrauenspiels selbst

Man könnte geneigt sein, bei einem Prozessionsspiel, wie es das Kunzelsauer ist, von vornherein ausgesprochen revuehafte, atektonische Anlage anzunehmen. Aber auch das trifft nur für das Abrollen der einzelnen Bilder zu. Daß die drei Teile, die auf drei Spieltage verteilt sind, sich um die Erschaffung des

Menschen und Sündenfall, um die Menschwerdung Christi und die Passion gruppieren, 1st unverkennbar; nicht minder. daß vom ersten his zum dritten Spieltag eine Steigerung des unmittelbaren Ergreifenwollens sich vollzieht. Und wenn die Einrundung des gesamten heilsgeschichtlichen Vorgangs in die Fronleichnamsfeier micht voll gelungen ist, so war sie doch unverkennbar angestrebt: den breiten Eingang des ganzen bildet die Verehrung des allerheiligsten Altarsakraments durch Engel, Spielanfuhrer und Chor. zentriert in dem kirchlichen Hymnus "O vere digna hostia" -- auf bedeutendere Hymnendichter dieser Zeit wie den Prior Hieronymus de Werdea († 1475), den Xantener Dekan Arnold Heimerich († 1491) kann hier nur im Vorubergehen hingewiesen werden ---. Der Ausklang besteht in einer Predigt des Papstes über das Altarsakrament und einem Schlußgesang der Engel. Daß solche rundende und dabei steigernde Formung nicht mit dem Stoff ohne weiteres gegeben war. erhellt beispielsweise aus dem ebenfalls dreitagigen Egerer Passionsspiel, das mit der Erschaffung der Welt beginnt und mit der Erscheinung des Auferstandenen bei den Jungern schließt,



 Hans Wolf, Die wunderbare Erscheinung des Jesuskinds im Kelch. Vom Klaren-Altar. Bamberg, Museum

zeigen die Erlauer Spiele mit ihrer geradezu antitektonischen Ausbreitung der weltlichen Szenen. Handelnde Vergegenwartigung des christkatholischen Glaubenswunders in alle Renaissance-Roheit des natürlichen Lebens hinein, das ist unter allen Verschiedenheiten des besonderen Wollens und Könnens der tragende Grund. Die umgebende Welt unterscheidet sich im Norden und im Suden, aber ganz ahnlich wie an der Ostsee, im Redentiner Osterspiel, prahlt in Tirol der Sterzinger Grabhüter: "Kommt er, so will ich sein gedenken und will ihn auf ein Moos versenken." Und wie in Bozen und Sterzing die geistlichen Spiele in der Kirche aufgeführt wurden, so ist es auch im geistigen Sinn die Kirche, in deren sich neuformendem Bereich mit Sicherheit gespielt wird. Die Versuche, aus den Formen des Fastnachtsspiels ein ernstes weltliches Schauspiel weiterzubilden, bleiben selbst bei Heiligenstoffen wie St. Georg oder bei dem Susanna-Versuch in unbehilflichen Ansatzen stecken, mehr noch auf dem rein weltlichen Gebiet wie im Spiel von der Farbenallegorie, von Konig Artus und anderen. Kein Wunder angesichts der Tatsache, daß der breite Strom der Zeitliteratur auf kirchliche und bildungsmaßige Durchformung unaufhaltsam hindrangt. Neben dem oberdeutschen Narrenschiff und gleichlaufenden Werken wie die ums Vaterland besorgte, maximilianisch-imperialistische "Welsch Gattung" (1513) oder Morsheims, die oberen Stande fast weltverzweifelnd kritisierender "Spiegel des Regiments" (gedruckt zuerst 1515) erscheint in Lübeck, aus niederlandischer Vorlage gewonnen, die geistreich böse epische Standekritik "Reinke de Vos" (seit 1498), anmutig im Erzählen, wohl auch dank der mittelbaren Fühlung zum burgundischen Kulturkreis, und von einer überlegenen Ironie, die an den Rotterdamer Erasmus denken läßt. Unabhangig von diesem wie maEin kurtzweilig lesen von Dyl Olenspiegel geboze vo dem land zu Bunswick. Wie er sein leben volbeacht hart, zevi. seiner geschichten.



70. Titel des Eulenspiegel. Erste erhaltene Ausgabe. Straßburg 1515

geführten "Scaenica progymnastica" sind nicht nur als fünfaktige Humanistenkomödie mit ernsten Choren am Schluß der vier ersten Akte wichtig für die Ausbildung des deutschen Schuldramas, sondern lassen auch Grundbestände recht deutlich erkennen

Emen italienischen Farcenstoff, die Überlistung eines überlistigen Advokaten mit seinem eigenen Rat an den Klienten, vor Gericht nur "Ble" zu antworten, hat Reuchlin um eine Satire auf die Astrologie erweitert und mit der an Plautus und Terenz gelernten Technik geformt. Dieses Dromo-Lustspiel — denn Dromo, der Knecht, ist der "Held", der seinen Herrn wie seinen geldgierigen Advokaten übertölpelt und die dem diebischen Herrn gestohlenen 8 Gulden als Ausstattung zur Hochzeit mit des Herrn Tochter erhalt —, hat in der ersten Hälfte des 16 Jahrhunderts starke Verbreitung gefunden und ist bis in die Kreise der Deventerer Erüder gedrungen Auch dem deutschsprachlichen Lustspiel hat es Anregungen gegeben: H. Sachs hat es 1531 frei übersetzt, ihm folgte 1546 J. Betz, 1547 Gr Wagner. Neuerdings hat E. Beutler eine nach Frankfurt weisende deutsche Bearbeitung aus der Zeit um 1500 herausgegeben und darin die

gnetisch wirkenden Zug mochte sich die unflatig vitale Kraft der Eulenspiegeleien in Niederdeutschland zur Schwanksammlung zusammenschließen lassen (um 1500) und "von der Straßburger Presse des Johannes Grieninger aus den Triumphzug durch die Weltliteratur antreten" (E. Schroder zur Faksimileausg. von 1515) eine asthetisch abgehobene weltliche Dichtung. ein in eigener kunstlerischer Gesetzhaftigkeit ruhendes weltliches Drama scheint hier unmöglich, und auch die Anfange dramatischer Behandlung der Heldensage oder der Novellistik vermögen kein solches zu erstellen. Selbst Reuchlin streift mit seinem dreiaktigen "Sergius", etwa im Sinn des Kusaners und anderer kirchlicher Reformer, das Bereich religios-padagogischer Bestrebungen und bekampft den aus maßlosem Devotionsverlangen erwachsenen M1Bbrauch der Reliquienverehrung. Die eigentliche Spitze aber dieses handlungsarmen Humanistenlustspiels richtet sich im II., 40 Senare langen "Akt" gegen die ungebildeten, "pharisaischen "Verachter der antiken Schriftsteller, in den rund 200 Versen des III. Akts gegen einen persönlichen und politischen Gegner. Die wenig spater entstandenen, 1497 zum erstenmal auf-

Der Furfbrach.



71 Der Fursprech aus Hans Holbeins Totentanz.

Emmischung von Zügen aus dem geistlichen Spiel aufgewiesen. Er konnte auch zeigen, wie das Luzerner Neujahrsspiel über denselben Stoft offenbar auf diesem Wege von dem Humanistendrama angeregt wurde und um 1506 entstanden sem durfte Einen Zug der kommenden Gattungsentwicklung wird man in Reuchlins Komodie angekundigt finden; deutlicher noch als in des anderen schwäbischen Humanisten, Jak. Locher, "Ludicrum drama, plautino more fictum, de sene amatore" Locher aber, vielleicht zusammen mit Sel-Brant Übersetzer des Terenz von 1499, fuhrt zugleich in den Wiener Kreis Maximilians, wo noch wichtigere Bestände des kommenden Dramas bereitet werden, und zwar in den hofischen Festspielen, die ihre italienischen Anregungen so wenig verleugnen wie ihren Zusammenhang mit dem gestlichen Schauspiel Celtes selber, der hier nicht nur Stucke von Plautus und Terenz, sondern auch von Seneca auffuhren ließ, der 14 Jahre vor seiner Roswita-Ausgabe Senecas "Hercules furens" und "Coena Thyestis" hatte drucken lassen (1487), hat 1501 und 1504 zwei solche, stark auf den Prunk der Ausstattung, auf die begleitende und zwischenspielende Musik und den Tanz hin angelegte Festspiele vor Maximilian zur Auffuhrung gebracht. Von Locher, der 1497 ein allegoriehaltiges und 1502 ein revuehaft angelegtes Turkendrama gedruckt hatte, wird 1502 in Ingolstadt das allegorische Mythenspiel vom Urteil des Paris aufgeführt, das in Pallas, Juno und Venus die Vita contemplativa, activa und voluptaria zur Schau stellt.

Wenn hier und in des Wiener Schottenabts Chelidonius, Voluptatis cum virtute disceptatio" die Beziehungen zur dramatischen Prozeßform auf der Hand liegen, wie sie im deutschen Fastnachtsspiel gern gehandhabt und nach Reuchlin auch Boluptatis cum Birtute disceptatio: Carolo Burguduz duce illustrismo, Diang Cari. Navera-

Carolo Bürgüdiz duce iliustiisimo, Diaig Czi . Martraliatii Nepote, litis diremptore zquisimo. Viennz Pannoniz coră MARIA Hungaron Regina defignata, Dominog MATTHEO S.angeli diac Cardinali Reuerendisimo recitata. A BEnedicto Chelidonio Heroicis lusa uersibus.



Suftuht alades non uno montra labore Cælar idem peragit, par gloria cedat utriq.

72. Titelbild der Chelidonius'schen "Disceptatio".

von dem Schweizer Humanisten Vadian in seinem "Gallus pugnans" (1513) in den Dienst der Juristensatire gestellt war, so sind viel wichtiger die Anzeichen der barocken Schauspielkunst, die sich in diesem Bereich zeigen. Am deutlichsten in dem allegorischen Prunkspiel des Chelidonius, das 1515 von den adligen Schottenschülern vor Karl v. Burgund, Maria v. Ungarn und dem Kardinal Matthaus Lang in lateinischen Hexametern mit deutschen Vorsprüchen aufgeführt wurde. Die Partei der satanischen Venus und ihres Anhangers Epikur ist vielfach mit den Mitteln gestaltet, die in den Krämer-, Teufels- und Magdalenenszenen des geistlichen Schauspiels ausgebildet waren Aber die humanistische Formulierung des ganzen, die stumme Aktion, in der Herkules als Parteigänger der Pallas vier allegorische Gegner besiegt, die Verdammung der Venuspartei in die Hölle, die moralische Tendenz, überhaupt die allegorische Deutung der antiken Götter als christlicher Tugenden und Laster nach dem dualistischen Aufriß Voluptas-Virtus ist eine unverkennbare Wendung vom überkommenen geistlichen Schauspiel zum barocken Ordensspiel hin; eins der bedeutsamsten Vorzeichen dramatischer Neuformung aus einer Synthese der vitalen, religiösen, kirchlichen, humanistischen Bestande.



73. Schlußholzschnitt aus dem Mainzer Totentanz Gedruckt um 1491 bei J Meydenbach.

Daß der unersattliche Stoffverzehrer H. Sachs das Chelidomussche Festspiel verdeutschte, soll nicht überschatzt werden denn in der handwerkerlichen Sprache, für die handwerkerlichen Inszenierungsmöglichkeiten büßte das Ausstattungsstuck naturgemaß seine Eigenkraft ein Immerhin kommt daum ein für das Drama im 16 Jahrhundert nicht unwichtiger Weg zu Gesicht

Über dem literarhistorischen Reiz der jungen Keime zu dramatischer Reform, wie sie in der Humanistenkomodie, im Seneca-Studium, im allegorisierenden Festspiel sichtbar werden und 1520 durch die Celestina-Übertragung Wirsungs aus dem spanischen Realismus noch Bereicherung finden (vgl. Hatzfelds Ausfuhrung in diesem Handbuch S 156), darf aber nicht vergessen werden, daß in der Zeitspanne der deutschen Renaissancebreite die dramatische Gattung schon rein zahlenmäßig ganz überwiegend vom deutschsprachlichen geistlichen Schauspiel dargestellt wird Und das zahlenmaßige Überwiegen ist nur Ausdruck fur die Gewichtsverteilung der beteiligten Krafte Noch bestimmt das Bildungsschaffen der Humanisten nur eine dunne Schicht. noch ist das breite Kunstschaffen auch im Schauspiel unreflektiertes, erbauliches Kunsthandwerk Getragen wird es von der unabsehbar breiten Woge einer popularkatechetischen Literatur, die

nun von Jahr zu Jahr reichhaltiger im Druck verbreitet wird Abermals ein Popularisierungsvorgang, der nur nicht so sehr wie im verflossenen Jahrhundert der spekulativen Theologie gilt — Kontemplation und methodische Aszese gedeihen, in einer gegen das 14. Jahrhundert minder gemutergebenen Form, in den reformierten Klostern —. Vielmehr wird die Moraltheologie dem garenden burgerlich-ständischen Denken und Wollen nahegebracht und eingepragt. Auch dies Schrifttum zeigt den möglichkeitsschwangeren Zustand, der doch einer Durchformung ersichtlich zugänglicher wird.

Anschaulichkeit, Handgreiflichkeit, Eingängigkeit bilden die Grundbestimmung des Bezirks, dessen Ausdrucksweise von der Traktatform über die schrittweise Erklarung der Glaubens- und Sittenlehre bis zur erbaulichen Novellensammlung und Anekdote reicht, von den Gebetbuchern über die Rosenkranzbucher zu den Meßauslegungen, den Sterbebuchlein — als namhafteste Verfasser seien Geiler und Staupitz genannt — und den, schon auf der Grenze zum Schauspiel stehenden, Spruchen zu den Totentanzbildern, in denen sich Ständekritik, meistersängerische Problematik, demokratischer Gleichmachungswille und ein fast stoisch angetonter Wirklichkeitsmut gegen unbändige Lebenslust zusammendrangen. Auch die neue Holzschneidekunst wird in den Dienst dieser veranschaulichenden Populartheologie gestellt, und das nicht nur in den Bilderkatechismen. Daneben kommen die siebzehn deutschen vorlutherischen Bibeldrucke doch vornehmlich für den Klerus und kleine, wirtschaftlich gehobene laikale Kreise in Betracht, und finanzielle Gründe geben dafür schwerlich den alleinigen Ausschlag; waren sie doch nach Luthers Tat überwindbar. Dies Volk, das sich von bildlichen Darstellungen aus der hi Schrift wie aus den Heiligenleben überall umgeben sah, sich zur Unterhaltung Schwanke und zur Feier die Heilsgeschichte vorspielte, ergriff gegen seinen lasterhaften und nitt seinem musterhaften Klerus die biblischen Inhalte als übernaturliche, irgendwie wunderbare,

aber sozusagen griffige Wirklichkeit, nicht aber war ihm in seiner Breite die Bibel ein "Text" nicht das Buch der Bücher. Die Wendung dazu bahnte in der Tat erst der Humanismus an.

Dies ganze popular theologische Schrifttum, das man als die gemeinsame Grundebene der deutschen Literatur wahrend der an Möglichkeiten reichsten Renaissance-Spanne um 1500 wird ansehen mussen und das endlich einmal nach seinem gesamten Bestaud nicht nur, sondern auch nach den sich darin spiegelnden theologischen und erlebnistypischen Richtungen durchzuarbeiten ware, es war eine Art Erfullung der vom Kusaner erheblich mitgetragenen Reformforderung nach religioser Belehrung der breiten Masse; eine Erfullung, die freilich stellenweise aus seelsorgerisch-sachlichem oder egoistischwirtschaftlichem Interesse der primitivistischen "Auffassungsweise" der zu Bildenden in einem Maß entgegenkam, wie es nicht nur unter anders gelagerten Zeitumstanden unverantwortlich erscheinen muß Der Humanismus aber, das war wahrend der ersten Jahrzehnte des neuen Jahrhunderts in gewissem Sinn Erasmus (1466-1536), den Papste und Könige an ihren Hof zu ziehen suchten, der auf das Burgertum weit uber die Kreise der neuen Bildungsschicht hinaus



74 Lukas Cranach, Marter des heiligen Erasmus. Holzschnitt.

wirkte, zu dem die Humanisten des Abendlandes pilgerten, dessen Briefe und Widmungen hochste Kostbarkeiten bedeuteten, dessen Winke, Scherze und Anweisungen von ihnen wie Ausspruche eines höheren Wesens aufgenommen wurden. Dies um so mehr, als sie vieldeutig schillerten und dem Hörer gewiß ahnlich wie dem Leser vielfaltige Möglichkeiten der Deutung und der Akzentlegung ließen.

Recht fragwürdig muß diesem weder von seiner noch von unserer Zeit ganz entratselten Mann gegenuber der Versuch erscheinen, seine verschiedenen Außerungen und Betätigungen auf eine einheitliche Mitte
zurückzuführen. Und anderseits läßt sich doch auch offenbar nicht von einer inneren Zerrissenheit im Sinn
der "zwei Seelen in einer Brust" sprechen Wohl kann man darauf hinweisen, daß eine Großzahl widersprechender Kräfte diesem Menschen in den empfanglichsten Jahren der Ausbildung ihr Siegel eingeprägt
haben: unausloschlich blieben die Eindrücke der Deventerer Erziehung zur Innerlichkeit des religiösen
Lebens, zur nicht so sehr leiblichen als geistigen Imitatio Christi — Thomas v. Kempen hatte gelehrt, vieles
Wallfahren mache nur selten heiliger —. In dieselbe Zeit aber fällt die liebevollste Versenkung in die Schriften
der heidnischen Antike. Die englischen Freunde, der Kardinal Fisher und Th. Morus, die als Anhänger
des papstlichen Primats hingerichtet wurden, sowie namentlich Coletus mochten Keime der Deventerer
Erziehung zu bestimmter Entfaltung bringen, der Platonismus des humanistischen Italien an der Art solches
"Spiritualismus" mitformen. Aber mit Lukian, den keiner der deutschen Humanisten gleich innig aufnahm,
und mit Valla reicht eine wesensandere Welt geistiger Anreger tief in die Erasmischen Umrisse hinein.
Und die Kirchenväter bilden einen weiteren und nicht ganz homogenen Bestand. Von den historisch-deutsch-



75. Hinrichtung des Morders H. Spieß, 16. Jahrhundert.

tumlichen Interessen der Manner um Celtes und um Wimpheling zeigt der europaisch denkende Humanıstenkonig kaum eine Spur, und der reichsritterliche Nationalismus emes Hutten lauft dem überzeugten christlichen Pazifisten nicht nur außerlich zuwider. Die formpädagogische und die philologische Stromung im deutschen Humanismus dagegen konnte diesen bahnbrechenden Textherausgeber tief in sich aufnehmen Unstreitig kommen bei solcher genetischen Betrachtung widerspruchs-

haltige Schichten in der menschlichen Einheit des Erasmus zur Abhebung, und es ergibt sich einige Einsicht in den Aufbau seiner Sphinzgestalt. Daß indessen die verschiedenartigen Keimkräfte bei ihm Wurzelboden und Wachstum funden, bleibt dadurch unerklart, und eben dies ist das Entscheidende, weil das schließlich Verwirklichende.

Darf man eine, viellescht die schroffste, seiner Zwiespaltigkeiten den Zeitumstanden zuschreiben, die den angstlichen nervosen Gelehrten zu Tatentscheidungen drängen, wo er Ruhe und Unabhängigkeit für seine Arbeiten fast als die hochsten Lebensguter schätzte? So einfach liegen die Dinge doch schwerlich. Gewiß hat Erasmus, der feingliedrige, uberempfindliche, formliebende, unter der herrschenden Renassance-Geistigkeit (vgl Abb. 74, 75) als einer Laudsknechtbarbarei gelitten Seine "Querela pacis undique gentium ejectae profligataeque", ein Gegenstück der christlichen Renaissance zu Macchiavells "Principe", erhebt das nicht nur über allen Zweifel, sondern läßt auch den Harthorigen vernehmen, daß hier eine Hauptquelle der Erasmischen Ironie liegt; eine schwermutige Ironie, die den Frieden bei den angeblich vernunftbegabten Menschen, bei den angeblichen Christen aller Stände vergebens verminftige und evangelische Friedensliebe suchen laßt. Aber wie dieselbe Erasmische Ironie an anderen Stellen aus ganz andern Quellen gespeist ist, aus dem Bewußtsein der eigenen uberlegenen Formsicherheit und literarischen Kultiviertheit, so ist auch der Friedliebende doch der Widerspruchsfrohe, so erhebt er für sein geräuschloses, die Ecken abrundendes Lebensideal den Anspruch auf allgemeine Vorbildlichkeit und will, ruckstandloser Renaissancemensch, reformieren, indem er mit leichter Feder plaudert, spottelt oder betrachtend formuhert, will, ohne ein verantwortliches Amt zu übernehmen — nur kurze Zeit war dieser Doktor der Theologie in Belgien und Italien Universitätsprofessor ---, von seinem Schreibtisch aus das Abendland leiten. Und so erscheint er von den verschiedensten Blickpunkten aus bald tief verstrickt in seine Zeit, bald weit über sie erhoben und in ferne Zukunft weisend. Langst sieht man in ihm einen Fuhrer zum umversalen, akonfessionellen Theismus Neuste Forschung aber glaubt seine Geistesart auch in dem Tridentiner katholischen Reformwerk nachweisen zu konnen. Der Philologe, der die Kunst der kritischen Textbehandlung ruckweise fordert und neuen Grund legt für den griechischen Wortlaut des Neuen Testaments, bekampft diejenigen, die dem Lateralsinn der heiligen Schuft nachgelin, und will nur die allegorische Auslegung gelten lassen. Und derselbe, der wünscht, "daß Evangelien und paulinische Briefe in alle Sprachen übersetzt waren, daß alle, auch die Frauen aus dem Volk, sie lasen", behält zu anderer Zeit und unter anderen Umständen der Kirche allein jede dogmatische Entscheidung vor. Der Augustinermonch, der sich von einem Bischof für einige Zeit aus dem Kloster nehmen **ERASMUS** 

Bt und dann jahrelang, ehe Leo X. nach aglich die Genehmigung erteilt, das Abend nd durchzieht, als Weltpriester, der "nur lten die Messe liest", der in haftenden Satiren itgenössische Vertreter des Monchstands ersifliert, preist zu andern Zeiten, so m ehreren seiner Colloquia, das monchische eben. Der Verehrer des Cicero verspottet en einseitigen Ciceronianismus und wunscht ch für seine Ermahnung zum Studium der reiligsten und heilsamsten christlichen Philophie eine weit andere Beredsamkeit als die s Cicero: eme emdringlichere, bewegendere, i sie auch minder kunstvoll". Ohne religiose rschutterung der Seele ist er doch in Spott id vorbehaltreichem Ernst von einer objekvistischen Frommigkeit durchwaltet; sie ndert ihn nicht, stets die "andere" Seite herorzuheben, die er an jeder bestimmten Besuptung sieht So kann er von sich schreiben. Ein geheimer Sinn meiner Natur ließ mich ımer vor Kampf zuruckschaudern und lieber ibe ich stets auf den freien Feldern der usen gespielt, als mit dem Schwert in der and gestritten Ja so wenig habe 1ch Freude ı einsinnigen Behauptungen, daß ich mich rn zu den Skeptikern schlage, wo immer es e unverletzliche Autorität der heiligen Schrift id die Entscheidungen der Kirche gestatten, men ich mich überall willig unterwerfe, mag h nun fassen, was sie vorschreibt, mag ich nicht erfassen". So wird ihm der heidnische renzgott Terminus zum "Symbol, das zur esserung des Lebens mahnt" (s. Abb. 76). Schärfer als die meisten Zeitgenossen iterschied dieser rationalistische Renais-



 Scheibenriß von H. Holbein, gezeichnet für Erasmus von Rotterdam.

mce-Katholik zwischen der definierten Lehre der Kirche, den theologischen Lehrmeinungen und en zeitlich bedingten Zeremonicformen. Vielleicht noch schärfer in der Form als der Kusaner etonte er, daß die theologischen und philosophischen Schulrichtungen zu Sekten würden, wo e das Evangelium uber dem Schulhaupt vergaßen und den Anspruch auf erschöpfende Alleiniltigkeit erhöben. Es ist nicht so fremdartig, wie es oft angesehen wird, daß zwei Papste daran edacht haben, den Erasmus zum Kardinal zu erheben, den Gelehrten, der wieder und wieder die zerfließende Renaissance-Breite der wissenschaftlichen Auseinandersetzungen und der erschiedenen Devotionsformen hinein zur Besinnung auf die literarische Grundquelle des hristentums mahnt, wie er es in seiner "Paraclesis" (1516) formuliert: "Was andere dem Ibertus Magnus, dem Alexander, Thomas, Aegidius, Richard, Okkam an Wert zuschreiben ollen, soll von mir aus sicherlich jedem freistehn, denn keinem will ich seinen Ruhm mindern id ebensowenig eingewurzelte Lieblingsmeinungen der Menschen befehden. Wie gelehrt, ibtil, wenn sie wollen seraphisch die Werke jener sein mögen, die hl. Schrift muß man als is Gewisseste bekennen. Paulus will, daß die Geister der Propheten daraufhin geprüft werden, sie aus Gott sind. Augustinus, der mit scharfer Prüfung liest, was immer ein Mensch ge-

Sip Vortgollet of shor Gregow visit of how, at me pre diser, et su am afterdown maint when Emisse Woolle in Bally; so ming for wort of angl. The list of subject to wings; ar wini fold unid angl. The list of subject of surface stalings; pro Convous Contra Crasim. Sod post of me er grain no ming agree to of bornint forwar Arripe gape Au un her works in a opposite Convous of procession, and Aldum furth offers somitionis is id if, lookout, April and ming surveyed a surveyed a surveyed and sid some you pro so the form the ner apposite of police is because und police is because of me way and sid on the ner appoint of the police is because of me and manuface is in surveyed a surveyed of the surveyed

77. Aus einem eigenhändigen Brief des Erasmus an Hılarius Berthulphus, datiert vom Dezember 1531. Berlin, Staatsbibliothek.

schrieben hat, verlangt fur seine eigenen Werke nichts anderes. Nur in der hl. Schrift bete ich auch, was ich nicht begreife, doch an. O unerschütterliche und, wie jene gern sagen, irrefragible' Auktoritat! Was gibt es ahnliches [wie bei Petrus, Paulus, Johannes] bei Scotus. ich möchte nicht, daß dies wie aus Schmahsucht gesagt scheine — oder bei Thomas, obwohl ich das Ingenium jenes bewundere und an diesem auch die Heılıgkeit verehre." Die stets wiederkehrende positive Lehre aber, daß die "christliche Philosophie eigentlicher in der Ergriffenheit des Herzens als in Syllogismen bestehe, mehr Leben sei als Disputation, gottlicher Anhauch eher als Gelehrsamkeit, Überformung (transformatio) mehr als Vernunft (ratio)", scheint ganz aus der franziskanischen Frömmigkeit geboren. Symphorien de Mons hat die tiefe und breite Wirkung Bonaventuras bei den Brudern vom gemeinen Leben nachgewiesen. So ist es weniger uberraschend als bezeichnend, im Prolog des Bonaventuraschen "Itinerarium" eine Mahnung zu finden, die in den obigen Erasmusworten fast nur sprachlich unformuliert scheint: "Der Leser glaube ja nicht, daß ihm die Lesung genügen konne ohne die innere Weihe, die Spekulation ohne Devotion, das Forschen ohne die Verehrung, die Prüfung ohne Jubel des Danks, die Sorgfalt ohne Frommigkeit, das Wissen ohne Licht, die Einsicht ohne Demut, die Bemuhung ohne göttliche Gnade, der Spiegel ohne die von Gott eingehauchte Weisheit." Freilich tritt im Schrifttum des Erasmus die kirchliche Bedeutung der Sakramente ganz zuruck, wenn er auch die Schrift des Alger von Luttich uber die Eucharistie herausgegeben hat. Ahnliches ist am aszetischen Schrifttum der Zert überhaupt zu beobachten. Es wird im Zusammenhang mit der starken Renaissance-Betonung der moralischen Erlebnishaftigkeit gesehen werden mussen. Uberdies durfte es, und wohl nicht nur bei Erasmus, die Gegenwirkung sein gegen den primitivistisch gegenstandlichen Kult, der in den unteren Volkskreisen die objektivistische Seite der Heiligen- und Reliquienverehrung, den Gebrauch der Sakramentalien übersteigernd ERASMUS 111

ns Zauberische verzerrt. Der Spiritualismus, mit dem Erasmus die Sakramente gelegentlich ganz in die moralische Wirkung zu verfluchtigen scheint, hat zweifellos der reformerten Abendnahlslehre, vor allem aber auch der Denkweise der akonfessionellen Spiritualisten den Boden geebnet, die für die neuzeitliche akonfessionelle Weltanschauungsreligion von erheblicher Beleutung wird. Aber auch hier laßt sich der Vieldeutige nicht eindeutig festlegen. Wenn er n den "Colloquia" einen Schüler des Coletus, dieses "lautersten Mannes", sagen laßt: "Ob Christus selbst diese Beichte eingesetzt hat, wie sie jetzt in der Kirche gehandhabt wird, das zu erforschen überlasse 1ch den Theologen; mir jungem, unerfahrenen Mann genügt die Auktoritat ler Größeren", so konnte solcher Ansatz nicht nur im verneinenden, sondern auch im beahenden Sinn weitergeführt werden. Und denselben Coletusschüler laßt Erasmus taglich und ast stundlich Jesus und alle Heiligen, aber namentlich die jungfrauliche Mutter und die Schutzoatrone anrufen, "von den Aposteln Paulus, von den Martyrern Cyprianus, von den Doktoren dieronymus, von den Jungfrauen Agnes". "Bettelst du sie auch um etwas an, wenn du sie so grißt?", fragt Erasmus selbst im Dialog. "Ich bitte, daß sie mich durch ihre Fürsprache Ihristus empfehlen und daß sie mir erwirken, einmal durch seine Gnade in ihre Gemeinschaft и kommen"; ein Wort, das unverkennbar an das "Suscipe" der Messe anklingt und das Erasmus. ler Feind vulgaren Heiligenkults, beantwortet: "Das ist freilich keine vulgare Bitte".

Erasmus als den Voltaire des 16. Jahrhunderts zu bezeichnen, ist schon darum nicht angängig, weil sich die mannigfache kirchliche Verwurzelung des Humanisten nun einmal nicht eugnen läßt. Erasmus ist zumindest um so viel komplizierter als Voltaire, um wieviel die ihm eingeprägten Züge der Devotio moderna und das Hervorgehen aus einem trotz allem kathoischen Europa den aufklärungsverwandten rationalistischen Bestanden seiner Persönlichkeit Andersartiges hinzufugen. Das Suchen nach Wahrheit und Reinheit, für das ihm die vorchristlichen Weisen und die Kirchenvater Vorbild, Christus Erfüllung war, ist der immer wieder ierrschende Antrieb dieses Lebenswegs, der durch hohe Bewunderung hindurch, aber zu reinem Freund fuhrte. Viel von der Zeitbildung, von kirchlichem, religiösem und moralischem Reformwollen ist in diesem Mann zu labiler Einheit verbunden und tritt den verschiedenen Anassen gegenüber in verwirrender Wandlungsfahigkeit zutage.

Noch fehlt die abschließende Monographie, die zeigen muß, an welcher festen Größe dieser zleitende Fluß von Ernst und Spott, Spiel und Bußruf, Warme und Kühle gemessen werden will, ja ob überhaupt eine einzige Skala zu rechtem Messen genügt. Und noch steht die Frage offen, ob Erasmus letzten Endes von der Überzeugung des religiös-universalistischen Theismus pestimmt war, "daß die Gottheit in den verschiedenen Religionen und Philosophien gleicherweise wirksam gewesen sei und noch heute wirke" (Dilthey), oder ob ihm die Kirche der selbstverständliche ontologische Traggrund seines Forschens war und der Felsen, auf den er eben larum die Pfeile seines Witzes effektvoll schießen konnte, weil er nicht an der Unerschütterichkeit zweifelte. Für jenes sprechen gewisse gleichlaufende Erscheinungen im italienischen Humanismus und eine geistesgeschichtliche Ablaufsreihe der Folgezeit, für dieses das Verhalten zur lutherischen Bewegung, eine andere Ablaufsreihe und der Zustand des Renaissance-Katholizismus. Ein literaturgeschichtlicher Überblick, der den Hauptgang der Erscheinungen seines Bereichs nachzuzeichnen unternimmt, wird das Vorhandensein solcher Fragen und ihrer Zusammenhange nicht unbeachtet lassen dürfen. Aber er würde sich selbst aufgeben, wenn er larüber die literarischen Werke in ihrem Eigensein und ihrer geschichtlichen Stellung aus den Augen verlöre. Und ein unverwandtes Hinblicken auf das literaturwissenschaftliche Endziel nag vor dem Abweg warnen, der erfahrungsgemäß gerade bei der Beschäftigung mit dieser Zeit-

### no indribertonion

ra intermortales de l'I fidra nafor Mea xo/ Auxia) . Ladulatio, quam pedulequale FR. PROPETOTIC) L. facile agentes Sic & Tereneus, divos fai Volupea) cilime agitis, de dius res deos abus loquens, quoi - rum unta facilior, & ens stein Cyclope, ov T & KINNEL O TOO WID -A1-Sic ignur facillime f. f. f. egit Cyclops apud Allufit ad Horana no Prapii que illefi. cultificatin farms. Ohm trunc uta ficul ± nus anuale lignū. Tũ Gracis quicod cote eune, ficulaum dici aur,utmlus Chila adıb teftar Braim".

mea zozezie primas tenet, aii al Momo non magis couenit, & cum agno lupis. Itaq fublato illo iam multo licentius ac fuauius nugantur dη uerc, ξար ձյոււգ, ut inquit Homerus, nullo uidelicet célore. Quos enim non præbet iocos ficultus ille Pnapus: Quos non ludos exhibet furns ac præftigns fuis Mercuris! Quin & Vulcanus iple in deorum couluns 7: agere confueuit,ac modo claw مرات المستحدد dicatione, modo cauillis, modo ridiculis dictis exhilarare compotatione. Tű & Silenus ille senex amator, this reference, saltare solitus, una cum Polyphemo, નોહે ξετοσολό, Nymphis τιὰ τιμιοπόλομ faltan tib<sup>9</sup>. Satyri femicapri atellanas agitant. Pan ınfulfa quapia cannuncula rifum audiremu.

Ac præfingis) Lucianus narratillum Vulcanife, cipē furatum. kē Apolitins boues, tum & Tiguras præfingis ademit. Riam nach i Moronem, fic enim uocant Græci, qui rifum mouer eftudeat Sicapud Homerum, Vulcanus in contunuo deorum minifrat & daudicanõe rifum mouer Tum ca ficem porrigens maen ridicula quædam loquitur, ur med difutiat inter lovuem & Iunonem. Vinde Homerus loques de Vulcano lliados. A. Ases of the sacrafic proposation of the interest loques de Vulcano lliados. A. Ases of the sacrafic proposation of the interest of the sacrafic proposation of the interest of the sacrafic proposation of the interest of the interest of the sacrafic proposation of the interest of the inter



 Seite aus der "Stultitiae laus" des Erasmus mit den Randzeichnungen von Hans Holbein.

spanne von der strukturellen und geschichtlichen Einsicht zur weltanschaulichen Wertung hinüberleiten will.

Aus dem Vorstehenden ergibt sich schon, daß Erasmus mit einem Teil seines literarischen Schaffens in das Gebiet des erbaulichen Schrifttums hineingreift. Das Werk, mit dem seine Jugendentwicklung eine Art Abschluß findet, ist das "Enchundion multis christiani" (1504), eine umfangliche Schrift, deren anmutiges Humanistenlatein nicht daruber wegtauscht, daß hier ems der fur die Devotio moderna bezeichnenden Handbucher des geistlichen Lebens vorliegt Nicht nur für den wissenschaftlich Gebildeten geschrieben, hat es denn auch in verschiedenen Übersetzungen den Weg in breitere Kreise gewonnen und als "Handbüchlein eines christlichen und ritterlichen Lebens" das typische Bild des Ritters zwischen Tod und Teufel in Umlauf gebracht. Die Verdeutschung durch den Schaffhausener Stadtarzt Joh. Adelphus (1520) wird eroffnet durch einen "Gegenstandsspruch", der das Ganze gleich in das Bereich der bürgerlichen Renaissance stellt: "Der geistlich Ritter bin ich g'nannt / Noch mt von jedermann bekannt. / Des reit ich aus und komm daher, / Ob jemand ist, der mein begehr. / Der mag mich kaufen um kleines Gut, / Das Leib, Seel, Ehr und Gott wohltut". Nach der literarischen Seite wird die lateinische Originalfassung treffend durch die am Schluß ausgesprochene Absicht gekennzeichnet, "den Tempel des Herrn, den manche durch ihre Unwissen-

heit und Barbarei allzusehr entehrt haben, mit antik geschultem Werk zu schmucken, wodurch auch hochgestimmte (generosa) Geister zur Liebe der heiligen Schriften entflammt werden konnen". Der literarische Bildungswille der Humanisten hat sich hier aus der Devotio moderna ein der literarischen Form entsprechendes Ethos geschaffen Das von Frasmus erstellte Neue ist schon hier greifbar: erbauliches Schrifttum, das zugleich eigenstandigen Wert als "Literatur" beansprucht Noch deutlicher aber als in den trotz allem stark traditionsgebundenen theologischen und philologischen Arbeiten erscheint in dem unerhort umfangreichen Briefwerk die literarhistorische Bedeutung des Mannes Das große Schreiben an Botzheim etwa, in dem Erasmus eine Übersicht über sein Schaffen gibt, zeigt unverkennbar den neuen Typus des Schriftstellers mit seiner Formuherlust, seiner lachelnden Eitelkeit, seiner Einstellung auf den literarischen Erfolg. Erasmus erreicht wohl zum erstenmal in Deutschland die Ebene des abgehobenen Bildungsschrifttums, wenn er sie auch noch micht voll durchgebildet hat, wenn auch dem Kirchlich-Reformerischen ein erheblicher Anteil

bleibt Von der "Sachlichkeit" der deutschen Renaissance-Literatur ist wenig mehr geblieben. das "Wie" beansprucht Gleichberechtigung neben dem "Was". Und innig verwoben scheint dies Ergebnis mit dem gebrochenen Lebenswillen des Menschen Erasmus, dem der vitale Herzeusglaube fehlt, dem sich die zuversichtliche Entdeckerfreudigkeit des Kolumbus-Zeitalters verfluchtigt Derselbe, der einen Paean auf die Jungfrau Maria schreiben konnte, veroffentlicht 1509 sein erstes rein literarisches Werk, , Stultitiae laus", die große Lobrede der Torheit auf sich selbst Dilthey findet darin den höchsten Ausdruck des Erasmischen Lebensgefühls, namlich der Freude des selbstgewissen Intellekts an seiner Souveranitat Die Freude ist aber in Wirklichkeit eine hochst resignierte, und ihren Kern faßt man nicht in der Satire auf diese oder jene besonderen Mißstande der Zeit, sondern da, wo Stultitia die Kriegs- und Händellust der Renaissance-Christen dem Ideal eines christlichen Pazifismus gegenüber preist, und voi allem dort, wo sie sich in grundsätzlicher Zusammenfassung dessen ruhmt, daß sie allein ermogliche, dies grauenhafte Leben zu ertragen "Alles in allem, wenn man der Sterblichen zahllose Tumulte so wie einst Menippus vom Mond herab betrachtete, so wirde man glauben, man sähe einen Schwarm von Mücken, die untereinander streiten, kriegen, sich nachstellen, berauben, spielen, ausschweifen, geboren werden, verfallen, sterben Und man kann nicht recht glauben, was dies erbarmliche Geschopfchen.



70 Titelblatt der "Epistolae obscurorum virorum" 1517. (Erste Augabe der zweiten Sammlung)

das so bald vergehn muß, für Bewegungen, für Tragodien aufführt. Denn so oft sich nur em leichte-Windchen Krieg oder Pestilenz regt, reißt es viele Tausende mit einemmal fort und zerstreut den Schwarm." "Welcher erzurnte Gott die Menschen in diesen Jammer geboren zu werden zwingt, das hier auszuführen steht mit nicht zu. Aber wer es iecht erwagt, wird der nicht das erbärmliche Beispiel der milesischen Jungfrauen billigen [die sich erhängten]? Sind sie nicht Weise wie Diogenes, Xenokrates, Cato, Cassius, Brutus? Da seht ihr, wie es gehn wurde, wenn die Menschen alle verständig waren. Ich aber komme in diesem Elend mit Unwissenheit, Gedankenlosigkeit, Vergessen des Bösen, Hoffnung auf Gutes, einem Tröpfichen Lust ihnen so zu Hilfe, daß sie selbst dann nicht das Leben verlassen mögen, wenn das Leben sie schon langst verlassen hat "

In dieser tiefen, an Th Manns "positive Verzweiflung" gemahnenden Skepsis, die nur bei entscheidenden Wendungen der Werke und der Lebensbahn an der Norm der kirchlichen Lehre sich einen gewissen Halt gewinnt, grundet nicht nur, was Dilthey den "wahren Humor" dieses "Lobs der Torheit" nennt Hier wurzelt doch wohl auch viel von der schriftstellerischen Souveränität. Ja hier dürfte die Stelle zu suchen sein, wo der Bildungsschriftsteller Erasmus sich von der sachlich orientierten Gebrauchsliteratur der deutschen Renaissance ablost, hier die umiberbruckbare Kluft, die ihn von dem ganz aus personlichem Herzensglauben lebenden Luther trennt, hier die Tatfremdheit, die ihn durch Huttens "urwüchsiges Jauchzen", durch dessen Aktionsglaubigkeit peinlich berührt werden läßt.

Das zweite abgehobene schriftstellerische Werk des Erasmus, die "Colloquia familiaria" (erst die Ausgabe 1522 genügte den Anspruchen des Verfassers selbst) können das verdeutlichen. Zwischen 1503 und 1512 hatte Erasmus eine Reihe Lukianscher Dialoge ins Lateinische über-

fragenes Son to hoppe fire flower ghe Salup. Just promise very the company of the proper of the fore and help obture the grant fit or presents, sories inight was some of the vibration of the proper to the forest of the property of the pro

Aus einem eigenhandigen Brief Ulrichs von Hutten an Philipp Furstenberg, Ratsherr in Frankfurt a M Geschrieben zwischen 1514—1519

etzt, und von Lukians Kunst und Motivwelt sind seine Colloquia tiefer noch durchwirkt als die Huttenschen Dialoge. Einen weiteren Ausgangspunkt bilden für ihn die erwähnten Schulergesprache, die er zu selbstgenugsamer Kunstform führt, und die Facetien, die nach Tungers mißlungenem Versuch durch H Bebels drei Bucher "Facetiae" (1506—09) stofflich aus dem Schwank- und Witzschatz Schwabens zu draller Lebendigkeit erweckt und formal zur Treffsicherheit des italienischen Vorbildes zugespitzt waren, nachdem Seb Brant die 35 Stucke, die er aus Poggios Sammlung in seine Fabel-Kompilation 1500 aufnahm, in angehangten Moralisationen ihrer Eigenart doch erheblich entkleidet hatte. Die "Maigarita facetiarum" des Joh Adelphus Mulig (1508) bringt Bebel gegenüber wieder ein starkeres moralisierendes Element. Auf "Besserung des Lebens und Vermehrung der Gelehrsamkeit" gerichtet, bekampft sie vornehmlich die sexuellen Verfehlungen des zeitgenossischen Klerus. Mit Vollert wird man den Anschein testzustellen haben, "als ob in diesen Geschichten sich schon der Bruch mit Rom zaghaft ankundigte", wie denn der Verfasser, damals noch ein Reformkatholik in Wimphelings Sinn, sich spater Luther zuwandte. Es ist ein aktivistisches Werk, die "Margarita", und eine Art Vorlaufer der Huttenschen Dialoge

Diese ringen sich vom "Phalarismus" (1517), der den Privatstreit mit Ulrich von Wurttemberg in humanistisch-bildungsmaßiger, namentlich durch Lukian bestimmten Form (Totengesprach!) behandelt, zu der überpersonlichen, reichsritterlich-nationalen, von strenger Leidenschaft glühenden Wucht der großen Dialoge des Jahres 1520 hinüber, in denen der kontemplative Boden der humanistischen Bildungsreform denn ganz verlassen, der spöttisch-resignierte Zug Lukians einem grimmigen Sarkasmus gewichen ist. Was hatte es noch mit Humanismus zu tun, wenn im Praedones-Dialog Hutten den Franciscus belehrt, daß Ritter und Kaufmannstand sich zum baldigen Pfaffenkrieg zusammenschließen mussen, zum unerbittlichen Kampf gegen die, die "das Heilige beschmutzen, die tyrannisch nicht nur unsern Besitz ungestort angreifen und euch der burgerlichen Freiheit berauben, sondern auch Glauben, Recht und Religion abschaffen wollen, die Wahrheit unterdrucken, Gottes Wort vor den Ohren der Menschen

verbergen, ja Christus aus unsern Gedanken reißen mochten und, nicht zufrieden uns körperlich zu bedrangen, auch, soweit ihre Macht reicht, gegen unsere Seelen mit unmenschlicher Harte rasen!"?

Den Auftakt hatten die "Epistolae obscurorum virorum" gegeben (I 1515, vermehrt um den Anhang von 7 Briefen 1516, II 1517).

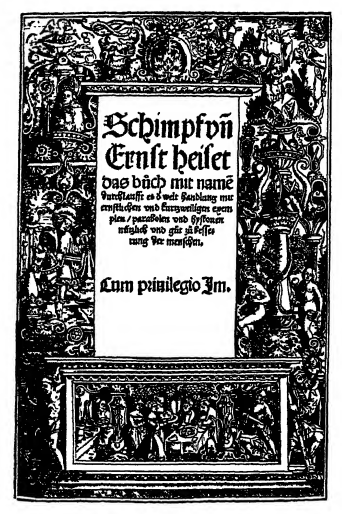
Die glanzende Sammlung "Clarorum virorum epistolae", die Reuchlin aus seinem Briefwechsel 1514 herausgegeben hatte, stellte zugleich ein humanistisch-padagogisches Muster der Briefkunst dar und eine wissenschaftliche Rechtfertigung des von den Kolner Humanistengegnern im Hebraismusstreit schwer bedrohten Gelehrten Manner wie Marsilio Ficino, Pico della Mirandola, Bernhard Adelmann, Dietrich v Pleningen, Joh Nauclerus, Joh Geiler v Kaisersberg, Peutinger, H Bebel, Seb. Brant, Joh. v. Amorbach, Nik Ellenbog, Beatus Rhenanus, Rud. Agricola, Willibald Pirckheimer, Gerbel, Cuspinian, Vadian, Mutian, G. Spalatin, ja Kaiser Friedrich III bringen hier deni Reuchlin ihre Verehrung dar. Als satirisches Seitenstuck dazu erscheinen die Briefe der "obscuri viri", als deren Empfanger der von Hegius ausgebildete Ortvinus Gratius, ein Hauptfuhrer der Kolner Reuchlingegner, fingiert ist, Gegenstuck auch insofern, als sie eine Art Antibarbarus humanistischer Briefkunst geben Für die Kenntnis des vielverschlungenen personlichen und lite-



81. Titel zum "Gesprachbuchlein" Huttens. 1521.

ranschen Gewebes, in dem dies parodistische Glanzstück der Weltliteratur steht, kann auf den einfuhrenden Band verwiesen werden, mit dem A Bomer seine Ausgabe der Epistolae obscurorum virorum" (1924) unterbaut hat. Im gegenwartigen Zusammenhang kommt es darauf an daß der erste, in der Hauptsache von Crotus verfaßte Teil der Briefsatire eine gewissermaßen vergnüglich-kompromittierende Satire bringt, die behaglich ausmalt un l Stil und Geisteswelt der obscuri" dem Gelachter preisgibt. Die Appendix dagegen und der zweite Teil, zu dem neben dem Hauptverfasser Hutten auch Hermann v. d. Busche beigesteuert hat, ist von einem grimmigeren, zu neuen Idealen durchstoßenden Pathos bewegt, das im letzten, wohl von H. v. d. Busche stammenden Brief auch vor der hemmungslosen Verleumdung der Mutter des Ortwin nicht zurückschreckt — "Praecipue didicistis a matre vestra charissima meaque sorore, quae audiens quod spurn semper habent meliorem fortunam quam legitimi, ideireo ad sacerdotem eucurrit et permisit se lardare, ut vos talem virum generaret, quem totus mundus aliquando cognosceret. — Da kundigt sich eine neuartige Angriffswucht an die nicht nur Millstände reformieren oder verspotten will, sondern die Substanz verneint

Die "Colloquia" des Erasmus haben mit den Zusammenhangen von der "Margarita" uber die Hutten-Buschschen "Epistolae" zu Huttens "Dialogi novi" wenig gemein, und um so wichtiger ist es für das rechte Verstandnis des Nebeneinander in dieser Zeit, daß ihre vom Ver-



82. Titel der Schwanksammlung "Schimpf und Ernst" von Johann Pauli. Erstdruck, Straßburg 1522

fasser gebilligte Form im Jahr 1522 gedruckt wurde. Ihr Spott steht naher zu dem des Crotus, der ja wie Erasmus Katholik blieb; ein Spott, der die unzulanglichen, ja sinnwidrigen "Menschlichkeiten" an Vertretern der Kirche mit skeptischem Lächeln aufzeichnet, der denn aber doch bei Erasmus aus ganz anderer seelischer Tiefe kommt als bei Crotus.

Die Grenzen der menschlichen Erkenntnis betonend fast wie der Kusaner, mochte dieser Schüler der Bruder vom gemeinen Leben alles dogmatische Behaupten, jedes unbedingte Pamer-Aufwerfen in Glaubensund Sittenlehre dem kirchlichen Lehramt vorbehalten sehen, und er ruft auf zur Durchdringung des gelebten Lebens mit einer Gesinnungsfrommigkeit, die nicht die andern richtet, sondern das Ich in der Weite und Tiefe der christlichen Liebe lautert. Die anıma naturaliter christiana in Dialogen Ciceros und Platos stellt er ergriffen in Gegensatz zu der Brutalität weiter christlicher Kreise seiner Zeit, und wenn es im "Convivium religiosum" heißt: "Den heiligen Schriften gehort immer die erste Auktoritat. aber bisweilen stoße ich auf Worte der Alten und heidnische Schriften von solcher Lauterkeit, Heiligkeit, ja Gotterfülltheit, daß ich uberzeugt bin, ein guter Geist hat denen, die sie schrieben, die Brust bewegt. und vielleicht ergießt sich der Geist Christi weiter, als wir wahnen", so wird niemand, der die hochmittelalterliche Scholastik auch nur flüchtig kennt, unter der neuen Formulierung die verwandte Grundhaltung ver-

kennen "Nicht die Konstitutionen der Kirche, sondern den Aberglauben gewisser Leute verdamme ich", heißt es in der kleinen Schrift "De utilitäte colloquiorum", die deren Sinn begreiflicherweise treffender wiedergibt als die meisten modernen Interpretationen Ebendort sagt der wehmutig lachelnde Verehrer der Grazien, Sokrates habe die Philosophie vom Himmel auf die Erde geholt, er selbst aber — und wieder horen wir den fün einer gewissen koketten Schriftstellereitelkeit — habe die Philosophie Christi in das Umgangsleben des Alltags hineingezogen, weil sie gelebt, nicht nur gedacht sein musse, und das nicht nur im ernsten Handeln, sondern auch als der bleibende Untergrund von Heiterkeit und Scherz Eins der liebenswurdigsten Beispiele darur bietet der "Dialogus proci et puellae". Er ist auch darum bemerkenswert, weil er typische Ausdrucksformen der polaren barocken Liebeslyrik enthalt: "Sei gegrußt, Grausame, sei gegrußt, Stahlerne, sei gegrußt, Diamantene!—"Sei endlich auch du gegrußt, Pamphilus, wie oft und wie sehr du willst und mit welchem Namen es dir behebt Aber inzwischen scheinst du meinen Namen vergessen zu haben, Maria heiße ich."— Aber Martia mußtest du heißen. — "Warum denn, bitte? Was habe ich mit dem Mars zu schaffen?" — Weil du wie jener Gott zum Spiel Menschen totest; nur bist du noch grausamer als Mars und bringst sogar den Liebenden um" Die Colloquia wollen zugleich Urbanität und "humane" Formen bilden helfen; ein padagogisches Werk von unerschöpflichem schriftstellerischen Reichtum, gleich abgerundet im tektonischen Aufbau der

Dialoge wie in der anmutig-selbstverständlichen Ausführung, der minutiosen Ausfellung der Wechselreden. Ein eindringliches und doch ästhetisch abgehobenes, als Literatur selbständig in sich rühendes Werk; Verwirklichung einer Bildungsliteratur, die erst rund ein Jahrhundert spater breiteren Raum gewinnen sollte, in seiner Entstehungszeit aber wohl ohne seinesgleichen.

Das gilt wenigstens insofern, als Erasmus die Standesatire in eine neue Welt geistiger und literarischer Kultur ubersetzt hat. Nicht nur an Facetien und Schulergesprache ist dabei zu denken. Auch aus dem Bereich der deutschsprachlichen Reimsatiren, Brants, Narrenschiff", Murners grobkörnigen Narrengedichten sind gehaltlich manche Bestande abgeschliffen in die wohlgegliederten Perioden der mit Ernst und Scherz lehrreich spielenden "Colloquia" aufgesogen. In der sachlichen Einstellung aber gar nicht so ganz fern steht den "Colloquia" die ebenfalls 1522 erschienene große Schwanksammlung des Franziskaners Joh. Pauli "Schimpf und Ernst". Literarisch freilich gehört sie auf die Seite der dinglich typisierenmanung gene dem über massiegen vnebristelichem gewalt des Bapstes zu Rom/ vnd der vngeiste lichen gesistlichen. Durch berm Die eichen von dutten/ Poeten/vnd Orator der gannä Christenbeit/vnd zuwandem Vatterland Teut scher Tation zu nung vnd gut. Von wegen gemeiner beschwermis/vnd auch seit ner eigene notturste/Jn reimes weise beschriben.

Jacta est alea.

Jebaha gewagt.

Jacta est alea. Jehhabs gewagt.

83. Titel der "Klag und Vermahnung" Huttens. Erstdruck 1520.

den, katalognahen, "moral"schließenden Art der deutschen Renaissance. Und selbst Eulenspiegeleien sind in sie eingegangen. Aber wie sie auch Facetien Poggios, Bebels, Adephus' verwertet, so zeigt sie sich stilistisch knapper, pointierter, trotz der angehängten Moral facetiennaher als die epischen Schwankbucher, die wie der Kalenberger und Eulenspiegel von den "Taten" eines "Helden" erzahlen. Dabei erreicht sie eine Lebendigkeit der Umgangssprache, die schon an eine unhumanistische Parallele zu der zwanglosen Humanistenrede des Erasmus denken läßt. Schon die außerordentliche Verbreitung — Bolte zahlt in seiner Ausgabe (1924) annähernd 50 Ausgaben und Bearbeitungen des 16 Jahrhunderts auf — zeigt, daß auf diesem Gebiet die vorlutherische Renaissance-Literatur ihre Tradition über die Erschütterung der zwanziger Jahre hinaus bis ins 17 Jahrhundert fortgeführt hat. Und die Ausbildung eigenwüchsiger deutscher Novellistik, durch die Facetien mehr als durch die Eindeutschungen von Humanistennovellen vorbereitet, scheint über Pauli und die auf ihm fußende Sammlung "Scherz mit der Wahrheit" (1550) zu dem andern Elsasser, Jörg Wickram, zu führen, der, wohl nicht ohne die Dispositionsbereitung durch die Schriftstellerleistung des Erasmus, in seinem "Rollwagenbüchlein" (1555) etwas wie die ersten burgerlich-standischen Novellen aus dem Schwank und der Facetie weiterbildet.

Trotzdem, die tatstärkere Leidenschaft der Nation glühte in den Huttenschen "Dialogi novi", in seiner trotzig-kantigen und aufrüttelnden "Clag und vormanung gegen dem gewalt des Bapsts" (1520), diesem 1578 Knuttelverse umfassenden Kampfgedicht, das ausklingt:

## Wirich von Hutten.



84. Bildms Ulrichs von Hutten. Holzschutt zuerst in dem "Gesprachbuchlein" abgedruckt

Sie hahen Gottes Wort verkehrt,
Das christlich Volk mit Lugen b'schwert
Die Lugen wolln wir tilgen ab,
Auf daß ein Licht die Wahrheit hab,
Die war verfinstert und verdampft
Gott geb ihm Heil, der bei mir kampft
Das hoff ich mancher Ritter tu,
Manch Graf, manch Edelmann dazu,
Manch Burger, dei in seiner Stadt
Der Sachen auch Beschwernis hat,
Auf daß ichs nicht anheb umsunst.
Wohlauf, wir haben Gottes Gunst
Wer wollt in solchem bleiben d'heim?
, Ich habs gewagt!", das ist mein Rein

Die literarhistorische Situation ist etwa so zu fassen. Dem rein humanistischen Schrifttum eignete eine asthetisch-kontemplative Haltung, und der Gelehrte, für den die Dunkelmannerbriefe eintraten, Reuchlin ging bald nach deren Erscheinen, 1517, in der Schrift "De arte cabbalistica" die geheimwissenschaftlichen Bahnen weiter, die er bereits 1494 mit dem Dialog "De verbomirifico" betreten hatte, Anregungen der kusanischen Komzidenzlehre und des italienischen Neuplatonismus

mit der Tradition der kirchlichen Mystik und der judischen verbindend. So gehort Reuchlin in der Tat auch mit dem Benediktinerabt Tritheminus zusammen, wie die beiden denn neben Raymundus Lullus nachhaltig auf den Magiker und Mystiker Agrippa v Nettelsheim († 1535) gewirkt haben, alle drei als katholische Theosophen neben dem sozusagen rationalisierten Platonismus der Erasmischen moralischen Selbstbesinnung vorbei zu einer überrationalen Erfessung der kosmischen Geheimnisse drangend Hutten dagegen, Polemiker, Agitator, Bannertrager, stoßt aus der humanistischen Besinnlichkeit durch zu religiös-politischem Tataufruf. Mit seinem Ubergang vom lateinischen zum deutschen Sprechen und Dichten steht er an sichtbarer Stelle der breiten Popularisierungswelle, die nun im 2 und 3 Jahrzehnt des Jahrhunderts und als die früheren gleichlaufenden Bewegungen Theologie und Humanismus standlisch enteignet und nach Moglichkeit popularisiert

Fs ist die Zeit der sich übersturzenden Kampfschriften, in denen die vom Humanismus neu ausgebildete I erm des Dialogs und der Abhandlung ebenso wie die überkommene Form der Fastnachtspiele eine ungeschnte sachliche Bestimmtheit gewonnen haben. Neben Hutten und Busch hat der durch Meiker wiederentlickete Gerbel mit seinen 14 Dialogen aus den Jahren 1520/21 den Weg aus dem formal-padagogischen Humanismus zum sachlich bestimmten religiösen Kampfschrifttum bauen helfen, und seine leidenschaftlich diamatischen Dialoge "Eccus dedolatus" und "Murnarus Leviathan" verschmelzen, fulliger und in weiter geschwungenen Gebarden als der heibere, stärker klassizistische Hutten, Bestande des Fastnachtsspiels, der litemischen Tragodie und Komodie zu einem Satyrspiel von aristophanisch überlegenem Humor. Auf diesem Bollen sprießt dann in den folgenden 3 Jahrzehnten die breite Einte der reformatorischen Kampfdialoge in deutscher Sprache.— Merker rechnet mit einer Mindestzahl 150—, die wieder ganz überwiegend nicht schlichte Manner aus dem Volk" zu Verlassern haben, sondern führende Humanisten und Theologen wie vor allem den St. Galler Vadian, der in Wien als Philologe, Historiker und Poetiker zu den Hauptvertretern des Humanismus gehorte und, in die Schweiz zuruckgekehrt, eine Hauptstutze der Zwinglischen Retorm wurde ferner Erasmus Alberus, Urbanus Rhegius, Butzer und den Exfranziskaner Eberlin von Gunzburg.

Diese weitverzweigte Literatur und die zugehorige der Gegenseite, die im "Corpus Catholicorum" nun auch allmahlich der Vergessenheit entrissen wird, ist noch einmal alles andere als schriftstellerisch im Erasmischen Sinn. Sie bedeutet die Schaffung einer neuen Gattung der praktischen Gebrauchsliteratur, in der jetzt über nicht Belehrung über sekundare Fragen oder gesellige Unterhaltung gegeben, sondern der bis in die Wurzeln spaltende Kampf um die letzten Glaubensuberzeugungen ausgefochten wird, hedeutet Vernemung des humanistisch-kulturellen Reformwillens und der humanistischen Literaturauffassung und besonderte Fortfuhrung der ahumanistischen, gegenstandlichen, standischen Uberheferung aus dem 15 Jahrhundert, die sich gewisse formale Errungenschaften des Humanismus zu eigen macht, wenn auch nicht überall der Zusammenhang so klar zutage liegt wie in Murners rund 5000 Knuttelverse umfassendem, eindeutig atektonischem Kampfgedicht "Von dem großen lutherischen Narren" (1522).

Wieder kommt für diese literaturgeschichtliche Wendung der Antrieb nicht aus dem literarischen Bereich, und der ihr zugrunde liegende außerliterarische Vorgang, der die ganze weitere Geistesgeschichte des Abendlandes richtunggebend mitbestimmt, kann von der Betrach-

# Jon dem grossen Zutherischen Aarren wie in doctor Murner Beschwozen Bat. 22.



 Titel des "Großen Lutherischen Narren" Murners, Erstdruck Straßburg 1522

tung der Literatur her nur bruchstückweise erfaßt werden. Denn es sind ja nicht Luthers Schriften als "Literatur", die in das immer breiter werdende Wogen der Renaissance-Möglichkeiten zum erstenmal eine unbedingte Reformverwirklichung hineinstellen und danut einen Kristallisationspunkt erstellen, an dem bejahend oder verneinend alle weiteren Formverwirklichungen mehr oder weniger orientiert sind. Es ist vielmehr das in diesen Schriften mit unerhörter Kraft aufgezeigte Ziel und der Aufruf zu ihm, was diese individuell vertretene und doch überindividuell bedingte Neuformung des Glaubens- und Gewissenslebens zum unumgehbaren Orientierungspunkt macht

In dem weltpolitischen Machtspiel zwischen Habsburgern, Bourbonen und dem Papst, in der innerdeutschen Umgruppierung der standischen Machtbefugnisse, in dem unheimlichen Anfluten sozialer Erbitterung bei den Kleinbürgern und Bauern scheinen die heftigen Sonderbeschwerden eines beliebten Erfurter Theologieprofessors aus dem Augustinerorden zunächst keiner gesteigerten Beachtung wert. Kampf gegen aberglaubischen Mißbrauch der kirchlichen Gnadenmittel war gewiß keine neue Erscheinung im Renaissance-Geschehen, und von mehr oder weniger scharfer Kritik der allgemeinen sittlichen Zustände hallte ein gut Teil der Literatur wieder; Ausdruck gesteigerten Formungswillens auch wo die geschlechtlichen und finanziellen Verfehlungen des Klerus aufs Korn genommen wurden. Daß im Fall des Doktorder Theologie Luther nur die präludierende Form den Angriffen mancher Humanisten und Ständekritiker glich, entging den meisten von denen, die seit 1517 der Lutherschen Sache Beachtung schenkten, und konnte

- Comunus et magifter në Jefus ebro vicendo peateurit agrie të o'n je vitam fideim peniteuriamente voluit.
  CLIS verbu de peniteura factamentale id eft confestion et fquilacticia.

que facedorum muniferno calcolarur non per intelligi.

Then in folam intendet internos, "muo interio, milla elt mis forus oper tectur vanzo carque mos tifa atteneo.

"Damet i i ap pena donce maner odia fiai i d'el penitanta vera intuo.

Appano anterración de la contrata del la contrata de la contrata del la contrata de la contrata del la contrata de la contrata del la contrat prio culps profus remantret. Abili produs remantre deus culpi qum (mul cu fubiccat humiliată

m offices facerdor for vicino

"Lanones peniferales fold runfiebus funt impostambile mostums
for cold em bebet impost Tinde bit nobis facir fpaffetils in papa excipiendo in fuis decre is fp

articulii mortio er necessimus.

Tandocre et male facius facerdotes ir qui mouturis phias canonicas 13

Di Durgato. Ium peternant m purgato um reteriant 7 siganta illa de muranda pena Canonica in penam purgato il rident cere docimientibus epileopus femulata (Adim peneca tonic eno post fed ance abfolisionem imponedantura 1305 returnienta yere contritionus

Touter g n.orf omnia folumt et legibus canoak mozini cam lune babentes ture carum relacationem

babenice uire earum relacationem
(\*\* Imprecialantastes ebantas montum necessario fecum fire magnitumo em tantos matorem quáro minos fuerti ipla
(\*\* Inc. et borros latis está elos viales tacel tacerepená purgas to it cuma e perma despració o borros:
(\*\*, l'ida ni int. inus pungatonis celum disferie incu desperano spe des sperano. Centrias destrum.
(\*\*\*) facelaris vides alabo in purgatonis seut minus horrose, us augeri 16

cuartation of the plan and the same of the plan and the same of the central flag turn merits for agency chantens

The thor grant effects of the bottom certe exfects falts. 18

19

20

of site poe pout ette viete. Hint de tit de triumbeter et ette of site poe ettiffini finne.

Figure papa p remificité plenaria d'in penap, nó fimpliciter d'in me telligut fed a lexifo cantinado ampolitate

fichant us quadalgénaria falcatorace it qui dicti per pape undulgénas polema ad orint pena foliuter falcan.

Figure pull remittir alabita an pargatorio qu'i in dac vita debuillent d'in finne concepto luce.

24

Extrace facti papa o no prace classes (qua nulla h3) fed per modit suf fragg det a labus eruminosum.

(Bolem predecké qui statun ve lactus nummus in cisam trouente cuo lare diquit anuné.

Ecrité el Autimo in cistà timplembasaugeri questit et anancia poste sus-fraguum aste esche in arbitrio des sols sels sus redimi sicur de s. Secuentio et passanta se continuente producti facti nanatur.

(Fallus est securad de vertante sue contridos multominus de coscum preplemare remissionis.

Extra est de penulés taure esta de seu glisa redimé s. mansim?

(Dialabus meterna citus maste, que glisa vertas securos sete creadum de sus de

dente de una inure.

de Comendo font minus qui dictit venusa illas pape donfiette illud dei melimabile, quo reconciliaf domo dec.

g Sozite est ille venuales tantii respectant penas l'attifactions facranté, talis ab domi e confitutitàs. 9

spirite em une venisier untu tripa une persona intractios sacumes, tales ab pomie constituida.

Thor chuftama paedicamen un boemt q redemptous saise vel côfels fionalis in die necellaria contritio

Edunidote chuftamas vere côpunctus by remissioné plenaria a pena et culpa, estam sine l'en venua sido dedis en culpa, estam sine l'en venua sido dedis en constituit participatione oir bonos, Edinidot verus chustamas sine vinus sine montra "by participatione oir bonos edit estamante si me venua a boo sido atam.

Edensiso si et participatio pape millo mò est etempeda, qu'y to est de declaratio remissione busic.

Boscimin est eras pones quert et amat. Acular sult larguas rela gare et oduse facia facia socialisma estamat. Acular sult larguas rela gare et oduse facia facia socialisma cocasione

El sure sint venue aplice plucande, ne populus false intelligat. esa persocialisma etteris bonto ogubas charitama.

Docendi sint chistiani, q'bape mena of est redemptione venuar vi la et particopur anda else ogubas miletroudie.

Docendi sint chistiani, q'bape mena of est redemptione venuar vi la et particopur anda else ogubas miletroudie.

Docendi sint chistiani, q'bape mena of est redemptione venuar vi la et particopur anda else ogubas miletroudie.

Docendi sint chistiani, q'bape mena of est redemptione venuar vi la et particopur anda else ogubas miletroudie. 13

16

17

18

10

20 22

C.C. Git venus redimeret.

(Eduis popus charitatis creicis charitas z fit hó melioz icd g venias nó fit mettor fed trimodo a pena liberio;

(Boccadi finit chrismin, o que videt e egenile eneglecto co.bet p venus nó midulgênas pape, fed indignationé bei fibi vendicat,

(Boccadi finit chrismi o miti lugitus abundent. necessaria teness bost mus tiveretmere en nequacó poter venus cilindere

(Boccad finit chrismin, o relembro venus cilindere

(Boccad finit chrismin, o relembro venus d'est indere

(Boccad finit chrismin, o relembro venus d'est indere opart m ve site bandes p fe denotam o intionens di propium pecunium.

Tocendi funt chaffian o venie Pape fint vides finon in eas confis dant Sed nocratifime fi timotein vei per eas amitant. Tocendi funt chrism o fi Papa nosfer exactiones venialis fidicatos rum maller Passica f. Poetri in emerco ire di edificanicate carrier o fi fibus outum fuar.

opus onum nan. ( Docton inne chiant of Bapa ficut debet ita velict ettam venditalit opus it Bailica ( Betri de fina pecunian eticibit mis quidă cocionato ca venian pecuniani eticibit ( U na cit fiducia falutis p lina venian-cui fi Comificius immo pas

pa pie lui alam p illis impigneraret. C ilodes chiret Bape funt il qui ppter venias pdicandas verbit dei m

alija ecclefija panitua filere jubent Tanuria fit verbo per bu in codes fermone, equale vel longuia tēpija

a Thefann ecche vii papa bar indulgetias nece faris notati funt neces cognin apud ppim ch.ilit. 6

cogninated oppin co.nii.

Economiated certe no ciff patet & no tafacile cos opinidat is timmo colligant mala conconator

Flee fant merit Abitet ferde, qi bee fg line papa ogenf gfam holo intenzio eterice nivet intenzione etericis.

Libetarios ecetic i Luictio dicitatic pauges ecetic. Is locutus est via vocabuli lius ege.

Sine temeritate Dicim' Llauce ccclie (mento Chit bonatas)effe thes CI िस्ताममा सीमाप्त

(Barum dium # Elize (f. f.). 9 d remilloné pensis et caful fola lufficit präs Bape. Elema tipeliuma ecche, els lacrofethe susgelium glous et gratie del. Elize Luic él mento odiolishmus qu'er pumis facit nouslimas Elizefarrus oùt indulgentias, mento els gratishmus, qu'er nouslimas 12

facit primos

T Igrur thofauri Euangelici thetia funt quibus olim pifcabant viros 15

Thefaurt indulgentiap rhetia funt quus nue pifcant biuitias virop.

al Education (Characteristics of the Consideration 19

Scd magie tenenf ofbus oculis intendere ofbus aurib'aduertere: 20

ne pedmiftone despe fix illifomma dicente.

g. Soira venian aplican direct do quis fit ille anathema « maledict."

g. Soira venian aplican direct do quis fit ille anathema « maledict."

g. Soira venian aplican direct de vendo fit ille anathema « maledict."

g. Soira venian aplican direct de venian direct de venian de la companya de venian de la companya de la comp

cuncy arte machmanur

(Dultomagis fulminare intendit cos. qui y vensaril pictesti in frais
den firé chantains et ventians nachmant.

(Popmen ventas papales tiens elle vi foluere possint polez, etti si de
p impossolic des genurice violastet Est infantre

(Perimina contra. qi vente papales nec minimi ventalium petop tolle
re possint quo ad culpam

(Pet de necs) s'ettius modo dessa 13

25

re pointe quo au capani que de capa effet maiores gras donare post est blashdemia un setta destrum et de apam Decembre contra que eta ille et quilibet papa matores de se seu successium, virtutes gras curationi ve. ve. i. se o cu. que de contra que papalibas insigniter erectà cruci chissin equius tere blashdemia et

lere biafphemia eft TBanoné reddent Eft Enratt et Ebeologi. But tales fermões in po

pulum licere linunt.

8

pulam licere finunt.

Tact hec licenos veniar fidicatio ve nec reuerentia pape facile site està boche vin' redimere a callinila aut certe argui? (fitob) saicor.

Tact hec si d'ur papa no cuacust purgatoni. pper ferissima operates et summa las necessitates ve camo sim us sinstituda. Si infinitas saias revismit pri pecania functivissa ad structura Bastilice, ve ca si tedut aut recup pontiti bissica pilias infinita ed structura Bastilice, ve ca si tedut aut recup pontiti bissica pilias infinita ci ia si in miuria predepti orare se cunta pecalte alam pià cuamica dei redunere Et si spier necessitate infina me pia et amica dei redunere Et si spier necessitate infina me pie et bicite antica dei redunere Et si spier necessitate infina me pia et amica dei redunere Et si spier necessitate infina me pie pet bicite antica de redunere Et si spier necessitate unita pecalte alam pia cuamica dei redunere Et si spier necessitate unita per pecchina de per per succissi de per per pecchina de pecchina de per per per pecchina de per pecchina d

10 vinacuffini

a sir an best con a sail, obce porte that obrigating the callotes :

a sir an best con a sail, obce porte that obrigating the callotes in so sails can a sail of sail or sails callotes. fanch petri

Them Buid remittit aut participat Papa ile qui potritione pfectes 12

33

Them Educi emittet aut participat Papa iis qui potitione gécésa une paéciplemar emillonie et participations que paéciplemar emillonie et participations que paéciplemar emillonie et participations que emillone et participation et le la compania de la compania del la compania de la compania de la compania de la compania del la compania de la compania del la compania d 14 15

17

infelices chiffianos facere.

Se ergo venie fin finital extinente pape palestrur facile illa offica foliere il muno focilent.

Eleistrung ofe illi pide d biclit polo Chif Darper, ernô eli pare di Bifi agli ofe illi pide d biclit polo Chif Darper, ernô eli pape de l'Espacia di con el con el crup.

Espaciandi finit Chaiffani vet capat full chim per penasimoires Jus. 19

fernolog fequi findeant C Beli magus y multas tribulatiões intrare celli. Py fecuritaté paus confidant.

īQ

10

LUTHER

ihnen wohl leicht entgehn, wenn sie nicht, wie die neuste Forschung, Gelegenheit nahmen zu untersuchen, wie sich schon vor der Psalmenvorlesung (1513-15) in dem erlebnismaßig getriebenen Denken Luthers eine Gewichtsumlagerung vollzogen hatte, die in der Psalmenvorlesung zu der Grundlegung einer neuen Sittlichkeitsauffassung fuhrte und in der Vorlesung über den Romerbrief zu einem "fest in sich geschlossenen Gedankenzusammenhang, der die katholische Heilslehre restlos durch eine neue ersetzt" (K Holl). Wie Luther selbst ,,die Tragweite seiner Gedanken damals noch nicht ahnte", wie er sich "als getreuen Anwalt der katholischen Kirche fühlt, auch da, wo er verderbliche Irrtumer in ihr bekämpft", so hat Erasmus ıhm gegenüber die Haltung Gamaliels eingenommen, und rascher zufahrende Manner wie Eck, Emser und Murner, spater die heftigsten Gegner, sympathisierten zunachst mit ihm. Bezeichnend, daß der einzige, der die ganze Tragweite fruhzeitig bemerkt zu haben scheint, der großte Scholastiker der Zeit war: Kajetan.

Es ist ebenso unmoglich, hier die verschlungenen Faden nachzuziehen, die Luthers geistige Welt mit Bestanden der okkamistischen Scholastik, der Frührenaissance-Mystik und der Wikliff-Husschen Lehre verbinden, wie es in einer literarhistorischen Darstellung untumlich ist, die Frage nach dem Verhältnis Luthers zur altchristlichen Zeit und zur paulinischen Theologie anzuschneiden Genug, daß neuere Forschung wohl unwidersprechlich dargetan liat, wie die Lehrbildung dieses Mannes allerdings überkommene Denkformen genutzt hat, wie aber weder seine Idee noch seine Wirkung aus dem Vor-



87. Die Schloßkirche zu Wittenberg (Links du Thesentür.) Nach einem Lukas Cranach zugeschriebenen Holzschnitt.

hergehenden und Bestehenden als notwendige Folge sich ableiten läßt. Und wenn G. Ritters von echter historischer Objektivität getragenes Lutherbuch (1925) eindringlich gezeigt hat, wie es nicht Auflehnungswille ist, was hier zum Bruch mit der katholischen Kirche führt, sondern äußere Umstände das persönliche und das seelsorgerliche, unendlich zarte und starke Verantwortungsbewußtsein Schritt vor Schritt auf diesem Weg trieben, so kommt eben darin die geheimnisvolle Wechselbeziehung zwischen den Zeitbedungungen und dem spontanen Ich zur Geltung. Das historisch unauflösliche Geheimnis dieses Ich deutet Ritter in den Worten an "Er war nur dem Dämon seines Gewissens gefolgt".

Hier ist denn wohl auch ein Brennpunkt dieser brennpunktreichen Gestalt in geistesgeschichtlichem Betracht. Die deutsche Renaissance-Frömmigkeit hatte nicht nur den Glauben an die Objektivität der kurchlichen Gnadenmittel in den primitiven Kreisen bis über die Grenze des Magischen vorgetrieben und die seelische Aneignung auf ein Mindestmaß zurückgeführt, sondern auch bei den Aszeten und den christlichen Humanisten, teils in Gegenwirkung, jene immer wieder zu betonende Bewegung auf Innerlichkeit heraufgeführt, die die eigene Verantwortung von der Pflichtvergessenheit unwürdiger Priester unabhängig machen sollte. Die Behauptung Holls, der Christenheit sei seit dem z. Jahrhundert das Gefühl "der ganz persönlichen, unmittelbaren Verantwortung vor Gott" entschwunden gewesen, ist ein begreiflicher historischer Irrtum, der aber gerade etwas von dem Entscheidenden der geistesgeschichtlichen Tat Luthers verdeckt. Nicht der Glaube unterscheidet ihn: "allein muß jeder vor Gottes Richterstuhl treten", sondern der in schweren Gewissenskämpfen errungene Glaube, daß für den Zustand des allein vor Gott hintretenden Menschen völlig irrelevant bleibt, ob er sich die übererlebnismäßigen Gnadenmittel einverleibt hat, die die Kirche gibt, ob er durch Werk und gute Meinung ein solcher geworden ist, für den die Heiligen mit der



84 Johann von Staupitz Bildnis in der Abtegalerie im Hochwurdigen Stift St Peter in Salzburg.

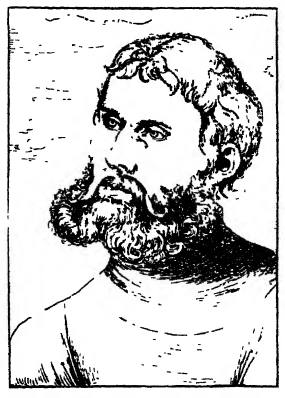
Konigin der Himmel Furbitte einlegen Nur in seiner taktischen Gesinnung sieht Luthei den Menschen von Gott existent, im Jetzt dei Ichhaltung gegenuher dem gottlichen Richter Diese Ichhaltung ist aber seit Adams Fall notwendig ichsuchtig .. Was das Gesetz will, will der Wille stets nicht. wenn er nicht aus Fuicht oder Liebe zu wollen heuchelt "Fur ihn gibt es keine geordnete Selbstliebe, alle Salbstliebe ist angesichts der unendlichen Majestat Gottes Sunde, und Werk und gute Meinung sind zumindest schwerste Versuchungen So sieht Luther den vor den Richter tretenden Menschen als restlosen Sunder, der allem durch den Glauben gerechtfertigt wird "Rechtfertigung bedeutet die Anerkennung des Menschen durch Gott (reputari justum)" (Holl) In der freien Gnadenhandlung der Rechtfertigung dessen, dei allem unentrinnbaren Sundigsein zum Trotz an die Gnadenverheißung des gottlichen Wortes glaubt, verherrlicht sich der allmachtige Gott, und der einzige gottwohlgefallige Akt, den der Mensch vollziehen kann, ist, angesichts der ungeheuren, vernunttmaßig unuberbruckbaren Kluft zwischen dem heiligen Gott und dem radikal sundigen Menschen an die Gnaden verheißung zu glauben Damit entfallt nicht nur die Notwendigkeit sondern auch die religiose Existenzmoglichkeit einer sichtbaren Kirche als Institution, als Verwalterin der kirch-

lichen Guadenmittel und der evangelischen Verkündigung, entfällt die Moglichkeit eines sakramental fundieiten Priesterstandes; ja., Papst Kardinal Bischof, Priester, Monch, Nonnenstand" werden zu "sundigen Standen" In den erlebnismalbig bewußten "Glaubensaffekt" (Holl) ist hier mit einer übermenschlich anmutenden Gewalt das religiose, aus allen Bindungen mit Frommigkeit und Gesetzlichkeit geloste Bereich zuammenge/wungen un't der Glaubensaffekt, der allem vor Gott positiv existent macht, ermoglicht und ernotigt erst sittliches Handeln und begrundet die Kirche als eine unsichtbare Gemeinschaft der in solchem Glauben Verbuu knen der als Glaubige , durch Christus Geheiligten und zu Heiligenden" Gewiß liegen Keime fur die Denktoimen in die Luther sein Erleben faßt, im 14 Jahrhundert. Unverkennbar wirkt hier Okkams Metaphysikfeurdschatt seine betout voluntaristische Gottesvorstellung mit, und die dualistische Auffassungsweise, das Gegenüber von Spuitualismus und Naturalismus, ist eine der Spannungen, von denen die deutsche Renaissance getrieben wird. Aber nicht nur, daß Luther aus solchen Bestanden Neues, Eigenes geschaffen hat daß der lodernde Spiritualismus seiner Religiosität die scheinbar gleichlaufenden Zuge in der Aszetik und im Humanismus eines Erasmus an Bedingungslosigkeit weit hinter sich laßt. Es ist vor allem das immer gewaltiger, immer umfassender sich erhebende prophetische Pathos des in Furcht zitternden und doch in Glaubenshoffnung unerschutterlichen Gewissens, das, in manchem vertraut und duch mit unverbrauchtem, weil ganz spontanem und neuem Ton, dem Reformwollen der deutschen Renaisance ein eindeutiges, kompromißloses, nicht mehr an eine Gesamtheit gebundenes, sondern von dem Einzelnen individuell realisierbares Ziel als alleinseligmachend mit unerhorter Intensitat aufleuchten laßt. Das Verhaltnis des Einzelnen zu Gott ist auf nichts als den erlebnismaßigen Glaubensakt zu grunden, alles andere ist aus der religiosen Dimension verbannt. Von der so gesauberten religiosen Dimension her ist dann das ganze burgerliche Leben in neuer Weise durchzuformen

Wenn des Kusaners umfassendes katholisches Reformprogramm unzeitig kam, wenn das humanistische Reformprogramm nur für den sich bildenden Stand der Gebildeten in Betracht fiel, so traf Luthers weniger durch Weite als durch Bedingungslosigkeit umfassendes Reformprogramm in den "Kairos", die Zeit war zum Empfangen eben dieses Samens bereit. Nicht als

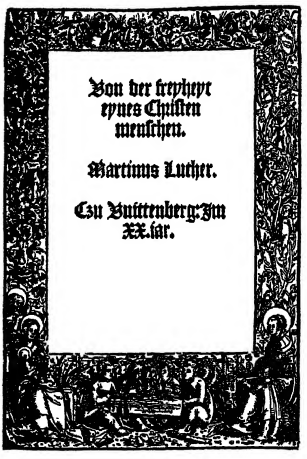
ob sie die spirituelle Lauterkeit der Intentionen verwirklicht hatte. Aber dei neue Stern von Bethlehem, die strahlende Idee von der nur hebegebundenen Freiheit des Christenmenschen, gab beglückendes positives Ziel zugleich und starksten Antrieb zu radikaler Betatigung eines lange dumpf und ziellos gehegten Vernichtungswillens. Und was nun für die literarhistorische Ebene von besonderem Belang ist, der neue Reformator, der sich mit dem Wachsen seiner Anhanger und Gegner über das eigene Wollen immer klarer wurde, verkundigte seine Reformziele und Reformnuttel mit einer einzigartigen volksschriftstellerischen Begabung.

Er schafft keine neuen Gattungsformen, aber er erfullt die überkommenen mit einem neuen, elementaren Schwung Sein kurzer Sermon von der Betrachtung des hl Leidens Jesu (1519) kann, etwa im Vergleich mit Geiler, zeigen, wie unter dieser schreibenden Hand der erbauliche Traktat zum aufruttelnden reformatorischpolemischen Weckruf wird. Der Sermon von Ablaß und Gnade (1518) ist ein frühes Beispiel für die Fahigkeit, innertheologische Erörterungen zu popularisieren und "dem gemeinen Mann" zuganglich und handlich zu machen.



89 Luther als Junker Jorg Holzschnitt von Lukas Cranach d A.

Der drastische Naturalismus, wie er bis zu Luther hin typisierend ausgebildet war, wird mit neuer Wendung in den Dienst des religiosen Spiritualismus gestellt, die anschauliche Bildkraft der Rede nicht nur aus der Umgangssprache, sondern mehr noch aus der persönlichen Phantasie aufgefrischt, die Stoffliches geistig und Geistiges dinglich zu sehen vermag Vornehmlich aber ist es doch die unerhörte Kraft persönlichen konzentrierten Erlebens, die auch der sprachlichen Gestaltung der lutherischen Schriften jene neuformende Kraft verleiht. Sie laßt zwar nicht tektonischen Aufbau entstehen, aber sie zwingt das Nichtvorhandensein von Vordergrund und Hintergrund, von Mittel- und Hohepunkt in neuen Sinnzusammenhang. In der außeren Abfolge der Gedankenfuhrung entsteht gar nicht mehr ein Nacheinander, entsteht weder Katalog noch Entwicklung Vielmehr scheint der entscheidende Stilzug dieses Schrifttums, soweit es nicht Übersetzung darstellt, die "Schwerpunkthaftigkeit" zu sein. Jede Darlegungsreihe, ja fast jeder Satz ruft über die Einzelaussage hinaus auf das Eine hin, was diese Neuformung als das ergriffen hat, was nottut auf den Vertrauensglauben. Aus diesem Ergreifen und Ergriffensem quillt doch wohl die neuformende Kraft nicht nur auf religiösem, sondern auch auf schriftstellenschem Gebiet. Und dieser Grundzug kehrt, wenn auch mit geringerer Sprachgewalt, in dem uberreichen polemischen Schrifttum der zwanziger Jahre wieder. Staupitzens "Buchlein von der Nachfolgung des willigen Sterbens Christi" (1515) neben Luthers Sermon "von der Bereitung zum Sterben" (1519) läßt die Eigenart und packende schriftstellerische Gewalt Luthers um so greufbarer hervortreten, als nicht nur beide Werke derselben praktischen

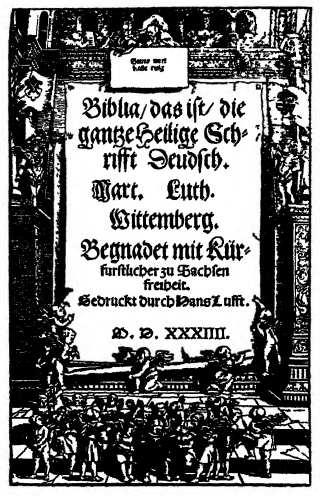


Titelblatt zu Luthers. "Von der freyheyt eynes Christen menschen" Wittenberg 1520.

Aufgabe dienen sollen, sondern auch Luther hier, scheinbar "katholischer" als sein Provinzial, mit Nachdruck fordert. "Solch Zurichten und Bereitung auf diese Fahrt steht damme zum ersten, daß man sich mit lauterer Beicht und dem heiligen christenlichen Sakrament des heiligen wahren Leichnams Christi und der Olung versorge, dieselben and achtig begehre und mit großer Zuversicht empfange, so man sie haben mag." Staupitz dagegen, der sich nach Luthers Bruch mit der Kurche von diesem trennte, in den Benediktinerorden übertrat, Abt von St Peter in Salzburg wurde und, wohl auf Bitten des Kardinals Matth Lang, in seinem Traktat "Von dem heiligen rechten christlichen Glauben" (1525) em Kapitel "Von der Titelchristen Irrung" emfugte, tut in seinem Sterbebuchlein der kirchlichen Gnadenmittel keine Erwahnung. Staupitz steht als geistlicher Schriftsteller der Devotio moderna der Brüder vom gemeinen Leben sehrnahe, und sein Traktat "Von der Liebe Gottes" (1518) — darin die kennzeichnenden Kapitel, wie der Anfaher, der Zunehmer, der Vollkommene Gott uber alle Dinge liebt - zeigt deutliche Spuren der fur jenen Kreis so wichtigen Bonaventuraschen Illuminationslehre, und dabei

ergeben sich denn neben manchen Beziehungen zu Luthers Lehre auch sehr bemerkenswerte Beruhrungen mit der bald hervortretenden tauferischen Position, die Luthers autoritative Auslegung des Wortes Gottes bedrohte, so etwa in dem Kapitel "Gott über alle Dinge lieben mag man aus dem Buchstaben der Heiligen Schrift nicht lernen" Denn "die Lieb Gottes über alle Ding kommt in keinen Menschen, der Heilig Geist sei denn vor darin". Auch hier wird man außer den Erlebnisformen und Denkformen die Gegenstandsseite betrachten mussen, um die geschichtliche Wirklichkeit zu greifen (vgl. S. 53). Was aber die spontane schriftstellerische Kraft anlangt, erscheint Staupitzens Sterbebüchlein blaß neben dem Lutherschen. Staupitz handelt in der Art der bisherigen aszetischen Literatur in eigenen Abschnitten von Erschaffung des Menschen, Sundenfall und Erbsunde, von dreierlei Tod des Menschen und von dem "angeerbten Nutz des Neugeborenen in Christo" Er handelt weiterhin etwa von den "9 vornehmlichen Ansechtungen in Sterbens Not" oder von den 15 Staffeln des Durstes nach Gott, "die in den 15 Graden zum Tempel figuriert waren". Es ist eine stille, ein wenig lateinisch gedrehte Prosa, deren beherrschte Innigkeit nur selten zu erhöhtem Ton sich steigert. In Luthers ungleich kurzerem Sermon ist jeder der zwanzig knappen Abschnitte unmittelbar auf die Vergegenwartigung der zitternden Todesfurcht mit ihren Gefahren für das Seelenheil gerichtet

und auf die Sunde, Tod und Teufel überwindende beseligende Kraft des Vertrauensglaubens. "Denn die Sakramente auch anders nit sein dann Zeichen, die zum Glauben dienen und reizen, ohn welchen Glauben sie nichts nutz sein", heißt es an der bereits angezogenen Stelle bezeichnenderweise abschließend. Hierher quillt auch die erschutternde Kraft des großen, nachhaltig wirkenden Traktats .. Von den guten Werken" (1520) und die hinreißende Bewegtheit der Schrift, Von der Freiheit eines Christenmenschen" (1520), deren weltfremder Idealismus die große Aufgabe der Zeit, die Durchformung der Renaissance-Moglichkeiten, die Zuordnung des naturlichen zum ubernaturlichen Bereich, schon im außeren Aufbau betont dualistisch. mit der Gliederung in den innerlichen Menschen und den außerlichen Menschen löst, der die Durchformung des innerlichen Menschen durch den Vertrauensglauben als die einzige und genugsame Bedingung fur die Durchformung auch aller außeren Verhaltnisse durch die Liebe zeigen will und der mit dem ganzen Lutherschen Glaubenstrotz den vergangenen katholischen Jahrhunderten jubelnd entgegensetzt.,, Was hilfts die Seele, daß der Leib ungefangen, frisch und gesund ist, isset, trinkt, lebt, wie er will? Wiederum, was schadet das der Seele, daß der Leib gefangen,



91. Titel des Erstdruckes der vollständigen Bibelübersetzung Luthers. Wittenberg 1534. Holzschnitt von Lukas Cranach d. Å.

krank und matt ist, hungert, dürstet und leidet, wie er nicht gern wollt? Dieser Ding reichet keines bis an die Seele, sie zu befreien oder fahen, fromm oder böse zu machen." Da ist mit neuer Akzentlegung auf gewohnte aszetische Gedankengange ein religiöser Spiritualismus verkündet, der Dinge, Umwelt und Sinnlichkeit für irrelevant erklärt, der den Schöpfungsglauben des Renaissance-Katholizismus im Glaubenserlebnis der Erlösung verschwinden laßt, der die übernaturliche Wirklichkeit nicht mehr, wie Wittenweilers "Ring" oder die geistlichen Spiele, in die brutale naturliche Wirklichkeit hineingestellt sieht, dem das im Glauben mit Gott verbundene Ich aller leiblichen Bedingtheit entrückt ist und aus solchem Stand der Entrückung segnend in die naturliche Welt und Leiblichkeit zurückwirkt. Was sich im "Ackermann aus Böhmen" ankundigt, ist durch Luther zu klarer literarischer Durchformung gebracht.

So zeigt sich denn das große Reformprogramm von 1520, "An den christlichen Adel deutscher Nation", nicht durch umfassende Weite bedeutsam, und wenn man mit Recht als wichtig hervorgehoben hat, daß Luther hier erstmals von einer Neuformung auch der weitlichen Bereiche, von wirtschaftlichen, pädagogischen,

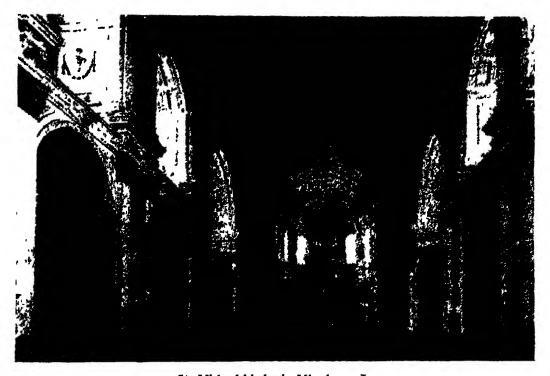
volttis hen Fragen gehandelt hat, so sind die knappen An leutungen über die "weltlichen Gebrechen", über Kleicht- und Spezerchung. Zinskauf Vollerei und Frauenhauser wie schon der Ausfall gegen die Fugger verrat, von an-gesprechen klemburgerheher Einstellung bestimmt und machen gewiß nicht die Bestande and de rentwegen diese Schrift zu den klassischen Stucken unserer Literatur gehort. Vielmehr geht auch ihr l mrenden ler Atem aus von dem verantwortungsgetriebenen Drang, das personliche religiose Erleben aus den dinglichen institutionellen Einlettungen zu losen. Das eigentliche Anliegen der Schrift ist der sie erotin iele Kampi gegen die drei Mauern der Romanisten; gegen die drei Lehren, daß die geistliche Gewalt uler der welthehen stehe daß der Papst allem befugt sei, die Heilige Schrift auszulegen und Konzilien zu betuten | Inc sittliche Entrustung über romische Verwaltungswillkur, die wirtschaftliche Emporung über das Finanzgebaren der Kurie der am Gallikanismus einerseits, am humanistischen Germaniastudium anderseits genairte Nationalstolz haben gewiß in das Feuer mit hineingeblasen, die neuen kirchengeschichtlichen Studien haben manches Kampfmaterial gehefert. Aber das Entscheidende bleibt doch auch hier die Verkundigung der Freiheit des Christenmenschen im besagten Sinn des allgemeinen Priestertums, getragen neich von der trohen Gewißheit einer selbstverständlichen Übereinstimmung aller Gutgesinnten, d. h. aller Anhanger The traulich-dringliche Aussprache solcher Gewißheit in Satzen wie diesem "Frisch hindurch, alles was sie tun oder lassen nach unserm glaubigen Verstand der Schrift richten und sie zwingen, zu folgen dem bessern und nicht ihrem eigenen Verstend", sie bildet im schriftstellerischen Bereich das mitreißende t negenstuck zu der hemmungslosen Niederkampfung alles Andersgerichteten, ein Verfahren, das Erasmus an Luthers, De servo arbitrio' (1525) selbst erfahren und im "Hyperaspistes" (1526) bitter verspottet hat

Dieser Streit um die Willensfreiheit, in dem sich katholischer und protestantischer Humanismus scheiden, fallt in die kritischen Jahre der lutherschen Bewegung. Nicht nur, daß Scholastiker und Humanisten dem Strom antikatholischer Streitschriften einen Damm papstlich gesinnter Schriften entgegenzustellen suchten. Auch die primitive Ideologie, die sich die emporten Bauern aus der Lehre von der Freiheit des Christenmenschen gezimmert hatten, galt es zu bekampfen und der radikalen Innerlichkeit der spiritualistischen Parteiganger mit dem Aufweis einer Autorität Einhalt zu gebieten. Dann waren gegenüber der humanistisch-politischen Kirchenbewegung Zwinglis die entscheidenden Grenzlinien auf dogmatischem Gebiet herauszustellen. Die von den lahmenden Tatsachen erzwungene Wendung kommt auch darin zum Ausdruck, daß mit dem Aufbau der lutherschen Landeskirchen Aristoteles durch Melanchthon zum philosophischen Lehrer des Protestantismus wird, wie Petersens Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland im einzelnen dargelegt hat, Aristoteles, der "blind heidnisch Meister", von dem "An den christlichen Adel" gesagt war "Es tut mir wehe in meinem Herzen, daß der verdammte, hochmutige, schalkhafte Heide mit seinen falschen Worten soviel der besten Christen verführt und genarrt hat"

Mit dieser Wendung durfte es auch zusammenhangen, daß Luthers machtvolles literarisches Werk doch nicht eigentlich eine neue literaturgeschichtliche Phase einleitet. Zeitweilig war die literarische Stofftradition aus dem Mittelalter und der katholischen Renaissance unterbrochen, erstickten die Ansatze zu einem selbstgenugsamen Bildungsschrifttum im Humanismus unter dem alles andere überwiegenden Bedurfnis nach einer im Konfessionskampf dienlichen Gebrauchsliteratur. Die Durchführung der durch Luther angebahnten oder beschleunigten Reformen ließ der Literatur nur eine dienende Stellung. Die großen Lutherschriften des Jahres 1520 schienen wohl den Grund zu legen zu einer neuen Ausdrucksliteratur, aber es wahrte zwei Jahrhunderte, bis das protestantische Lebensbereich so um- und durchgebildet war, daß der Anbau dieses Grundes ernstlich begonnen werden konnte, und an dieser Fortbildung sind humanistische und mystizistische Krafte starker beteiligt als eigentlich lutherische. Was Luther diesen Umbildungen literarisch bietet, ist nicht so sehr die gattungsgeschichtliche Leistung seiner deutschen Traktate, sondern seine deutsche Bibel und seine Postille nach ihrem inhaltlichen und sprachlichen Bestand, ist, mittelbar, die religios durchgluhte humanistische Kanonisierung

des "Worts". Denn in der Bibelubersetzung war in der Tat etwas entscheidend News-abeit in die Literatungeschichte erreicht, die Verwandlung des Worts aus einem Instrument in einen Lieb Indem aber das Schrifttum des Katholizismus diese Verwandlung im Grunde nicht natmacht, ergibt sich von nun an bis in die romantische Zeitspanne eine Doppelzungskeit der deutschen Literaturgeschichte, die freilich dadurch sehr verwickelt wird, daß nicht nur zwischen den beiden Hauptzugen Verbindungen hin- und hergelin, sondern auch der protestantische Zug von den minder gebrochenen Literaturen der katholisch gebliebenen romanischen Lander manche Einwirkungen erfahrt.

## BAROCK.



92 St Michaelskirche in München Inneres

## I. STRAFFUNG UND DIFFERENZIERUNG DER RENAISSANCE-BREITE.

De quibus prius licebat in utramlibet partem disputare, nunc ne hiscere quidem fas est.

Erasmus (Dutribe)

Barock bezeichnet in dieser Darstellung zunächst eine Zeitspanne der abendländischen Geistesgeschichte, eine Zeitspanne mit fließenden Umrissen. Wie für die Renaissancezeit, so sollen auch für das Barockzeitalter Umrißhmen und Ordnungssysteme aufgezeigt werden. Wie dort, so gilt es auch hier, die Zeitangabe "Barock" inhaltlich zu bestimmen und der Weg dazu bleibt die Bestimmung der geistigen Strukturen, insbesondere der literarisch-kunstlerischen. Wenn dabei der Rahmen der Barockzeit vom zweiten Viertel des 16 Jahrhunderts bis zum Beginn des 18 Jahrhunderts gespannt wird, so heißt das ganz und gar nicht, zu einem bestimmten Zeitpunkt "beginne" und "ende" dies Zeitalter.

Bemerken wir nur einige Tatsachen, die ein solches Abschneulen der Epochen verbieten Schon ganz

eigemein gehort die Erfullung jeder Gegenwart sachlich mit Bestanden ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft zusammen. Für die zur Rede stehende Zeit insbesondere wird die Verwandtschaft zwischen spatg dischem und barockem Stil sowie das seltene Vorkommen echt renaissancehafter Stilzuge (im kunstgeschichtlichen Sunn auf dem Boden der deutschen (und nicht nur der deutschen) Literatur bedeutsam Wester ergaben die Betrachtungen des vorhergehenden Kapitels, daß verschiedene literarische Werke und Stromungen hercits des 15 Jahrhunderts unverkennbare Zuge des barocken Stiltypus aufweisen. Und neuerdings hat die Literaturwissenschaft gegenüber Versuchen, die deutsche Barockzeit vom hochbarocken Stil der Spaten Schlesier her zu verstehen, auf die offenkundigen stofflichen, stilistischen, gattungsmäßigen, problemgeschichtlichen Beziehungen zwischen dem 16. und 17 Jahrhundert hingewiesen. In der Tat, sprucht man nicht vom dialektischen Verhaltnis stillistischer Grundtypen, sondern von deren geschichtlicher Erscheinung, so ist es unerlaßlich, daß den geschichtlichen Abwandlungen, Embettungen und Kapillaritaten Rechnung getragen wird Gilt die Betrachtung aber nicht nur der Gruppe von Erschemungen eines Zeitraums die einen und denselben Stiltypus verkorpern, ist die Aufgabe vielmehr die, einen ganzen Zeitraum darzustellen der nach seinem auffalligen Stiltypus benannt wird — und in dieser Lage befinden wir uns gegenüber dem Barockzeitalter noch mehr als gegenüber der Renaissance —, so ware es methodisch vollig abwegig auf jenen namengebenden Stiltypus alle Erschemungen des Zeitraums zuruckfuhren zu wollen Vielmehr ist zu fragen, wie jener Stiltypus im Wechselspiel der Krafte des Zeitalters sich verwirklicht, wie weit sein Herrschaftsgebiet reicht, in welchem Sinn die wirkenden Krafte an ihm bezeichnende Auspragung finden und welche andersartigen Ausprägungen gleichzeitig erscheinen.

Die folgende Darstellung wird zu erhärten suchen, daß das Ordnungssystem der geistigen Krafte, die unter anderem den namengebenden Stiltypus der Barockzeit tragen, sich seit den konfessionellen Differenzierungsvorgängen deutlicher abzuzeichnen beginnt. Das unabsehbare Meer der Moglichkeiten, in dem die Renaissance dahinwogte, wird nur eingedammt mit ausschlaggebenden Entscheidungen für diese oder jene Verwirklichung. Aus dem ungehemmten Erproben geht die ausschließende Wahl hervor. Dem soziologischen Aufstieg aus der Dumpfheit in die kulturschaffenden Bereiche wird eine Grenze gesetzt, und über primitive Triebhaftigkeit erhebt sich, Stoß um Stoß, die Steuerung bewußten Zweckwollens In diesem Vorgang schwindet das grenzenverwischende allegorisierende Sehen vor dem Wissen um Ziel und Mittel und behalt nur noch untergeordnete Bedeutung als Ausdrucksform für Psychologisches Das freizugige, aber unterschiedslose Nebeneinander der Erscheinungen wird durch verschiedene Betonungsstärken abstufend geordnet — die Wandlungen im Versakzent sind ein literarhistorischer Sonderfall dieser Gesamtbewegung - Im verengten Spielraum erhoht sich die Durchschlagskraft Waltete in der Renaissancezeit Drang und Auskosten des Ich und der Welt in fast magischer Ergriffenheit, so wird das jetzt "barock" gepragt durch wachen Willen zur Beherrschung von Ich und Welt, sei es im politisch-absolutistischen, im aszetischen oder im naturwissenschaftlichen Sinn Aber die gruppen-ethische Orientierung bleibt Man wird vielleicht sagen durfen, das Barockzeitalter bringt die erste klare Pragung der Moglichkeiten, in deren Heraufführung über die zerbrockelnden mittelalterlichen Formen die Renaissance sich vollzogen hatte Im 16 und 17 Jahrhundert erfolgen verschiedenartige und doch miteinander verflochtene Durchformungen, Bestimmungen und damit Beschränkungen der Renaissance-Moglichkeiten Und eben diese Durchformungen sind Barockisierung" erschopfender Art. Renaissancestil und Barockstil als kunstgeschichtliche Grundtypen verstanden sind ausschließende Gegensatze begrifflicher Ordnung Die Renaissancezeit dagegen, als geschichtliche Erfullung einer Zeitspanne verstanden, gehort zur Barockzeit ahnlich wie etwa der Metallbarren zu den Munzen, die aus ihm geschlagen werden

Nach diesen Vorbemerkungen uber den weiter einzuschlagenden Weg wird nunmehr noch einmal kurz auf die Art der Renaissance-Lateratur zurückzublicken und dann die Barockisierung der geistigen Tendenzen und literarischen Formen in ihrem fruhen Stadium zu beobachten sein

Literatur Zu den S 7 angefuhrten Werken seien für den 2 Hauptteil zur ersten Orientierung hinzugefugt. W Stammler· Von der Mystik zum Barock (1927) K Vietor: Geschichte der deutschen Ode (1923) G Muller. Geschichte des deutschen Liedes (1925) R. Alewyn: Vorbarocker Klassizismus und griechische Tragodie (1926). E. Cohen. Gesellschaftsideale und Gesellschaftsroman des 17. Jahrhunderts (1921) G Ellinger Neulateinische Dichtung .. (Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd 2 [1927]) P. Hankamer· Die Sprache (1927); diese alle mit ausführlichen Literaturangaben. H Cysarz· Deutsche Barockdichtung (1924) K Holl· Luther 3. (1923) K. Eschweiler: Die zwei Wege der neueren Theologie (1926) B. Duhr. Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge (1907/21). P. Petersen: Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland (1921)

Zwei Seiten aus Luthers Handschrift der Psalmenübersetzung. Berlin, Staatsbibliothek.

fyr weight Fir finder Korah back in friger we ver med phreyer mark den maple broken so phrayer mayor feel got in dyn. Abyne Jok Surper work Gost much bem lebendryen got norm woord with ryeys former and plansen gottes angefrett. Mayor thremen find mayor Dough my mil morte. Travel man In myr fort allesons was aft and boys goth for allesons who were the surface of section and some form and some form and some form and 1. comes make be . met sege det fried men de de de gon gon gent . Z die rhumans and taling! wher dim bruffen du da fryren O Was & mobifin and mayor frote my Poter my from my spring har Both for from of reach spor one proffer of & dancher and down frost proper angeforter Myn Gost . Pornets of mayor Note the month, day more pr Der herr bust det lages Befolhen Syme push med des michts John Seland ged the mile wor mule muse and to having green, very many from house freight to that many france from the state of the same from many many france from much many france from much manyon france Columns. I have much manyon france Columns. much mayor frynk Phonorfon was and hast from my roads som well gone for and from soft from the many form with many form which the south grown from many former formers from my formers fr das bryt flynes angefrælle

~××× m me sque sure som sont fore my point som der dus rowling light white and extern with more our for the mond files linkers and Jum on fift for got monner front nearmy suffer themes, vers mil 20 fm mit forming geten met de transfel Finds dryn brieft and dryne rearbour das for much history ond brugen in bymen fryhgin drege mother of where fine Jus och hymen gete hun allter gottes in den get ] minge manny frenchin heime , and dyr and der har then downthe Washing By maple by make Vet and was planned and much burre anof got term is word your north danielin much the hast tryms angefronts Budden XXXXX der Ender Karah bank Inforger. interest afted traded was unfor some unques about the habins and extett. must be them best in your best in your best in your or In haft met day mer band die hay den vermeben und for pe following ! In half du wholer withthe mid for and polity ton Dem for haben das land most congruences fired for placered med year arm half year minds Consern begins verifies den arm and des briefs dryng angefiches down on hateft greather on when any ment har grinn In of my forme Gost inde to fronty halfter more zwelften

#### 1 FACHLITERATUR

Hinc bellum illud intestinum, quo se mutuo oppugnant mens et corpuzwingh (De providinta)

Gebrauchsschrifttum bildet den Hauptbestand der deutschen Renaissance-Literatur; Dichtung und Darstellung zu Unterhaltung und Lehre Werke, in denen individuell errungene Weltanschauung kunstlerisch geformt ware, denen die asthetische Seinsweise den eigentumlichen Sinn gabe, Dichtungen, die im eigenen Selbstgenügen ruhten, fallen nur selten in die Willensrichtung dieser Zeitspanne. Seit dem ausgehenden 15 Jahrhundert vollzieht sich dann aber in einem schmalen Streifen der humanistischen Schriftstellerei das Absetzen eines rhetorisch formalen Schaffens Im Werk des Erasmus erreicht es den einstweiligen Höhepunkt Hier liegen zukunftvolle Keime zur Ausbildung einer Literatur, die im engeren Sınn literarisch erscheint. Sie hat zunachst einmal nicht mehr im fast magischen Erleben des Ding-Aussprechens und Begebenheit-Nachsprechens ihre Lebensader, sondern in der Erfüllung immanent literarischer Forderungen und Verhältnisse. Das



93. Zwingli. Bildnis von H. Asper Zürich, Zentralbibliothek.

Aufbauen und Runden der Satze, der Verse gewinnt hier die Vormacht über die bloße Wortwahl des "Nachsprechens"

Noch der Ringdichter hatte die wuchtende Unsinnigkeit des greifbar umgebenden Irdischen micht durch dichterische Formgebung bewaltigt. Ihm war sie außerliterarisch überwunden und beherrscht in der überlegenen Wirklichkeit des kirchlichen Glaubens. Im Klosterhumanismus, namentlich Österreichs, war bereits um 1500 eine gewisse Verbindung dieser beiden auseinanderstrebenden Krafte angebahnt worden; die neuen literarischen Formmittel wurden in den Dienst der moralischen Belehrung gestellt. Erasmus hatte die Schaffung einer sozusagen schöngeistigen christlichen Literatur angestrebt. Im Kreis Luthers und Zwinglis erhielt das von je reformatorisch eingestellte humanistische Können und Wissen seine Zuspitzung auf den Kampf gegen die alte Kirche Aber weder bei diesen Mannern noch bei ihren humanistisch gebildeten Gegnern wie Joh. Fabri, Wicel, Cochlaus, Giese blieb die Literatur ein eigengesetzliches Bereich. Vielmehr steigt gerade hier die Welle der Popularisierung und Demokratisierung des geistigen Besitzes hoch empor, und aus der Gebrauchsliteratur wird in den Nötigungen der Bekenntniskampfe Tendenzliteratur. Das ist ja eine der literarischen Auswirkungen der neuen Kirchen-



94. Der Geschichtsschreiber Holzschnitt vom Titel zu Sebastian Francks "Chronik der Deutschen". Gedruckt in Frankfurt a M. 1539.

bildungen, daß die Moralsatire nun nicht mehr nur auf Gebrechen einzelner Stande zielt. sondern in diesen Gebrechen die feindliche religiöse Gemeinschaft treffen will Sehr gut laßt sich das an der Geschichte der Traktat- und Dialogformen verfolgen In der geistlichen Prosa des 14 Jahrhunderts waren sie ausgebildet worden zur Belehrung uber das Leben des gottgelassenen Menschen. zu aszetisch-mystischer Durchbildung zunachst klösterlicher Kreise, dann auch zur Forderung der Devotion in den willigen Laienkreisen Der Humanismus hat hier mittelbar und unmittelbar Neues hinzugebracht; auf formalem Gebiet durch sprachliche Pflege in der Lehre des antik-romischen Latein wie durch Schulung des Aufbaus an altkirchlichen und

antiken Vorbildern (Hieronymus, Cicero, Lukian), sachlich durch Eintragung einer satirischen Tendenz gegenuber sittlichen Mißstanden und "vulgarer" Religionsauffassung. Traktat und Dialog sind die Hauptformen auch der neuen, konfessionspolemischen Popular-Literatur. Sie verstarkt nicht nur die kritischen Zuge aus der laikalen Standesatire Sie bringt - und das ist das entscheidend Neue - eine eindeutige Richtung auf die konfessionellen "Unterscheidungslehren". Das Verhältnis von Gnade, menschlichem Willen und Werken steht im Mittelpunkt der Erorterungen. Damit ist erreicht, was die vorhergehenden Jahrhunderte anzustreben hatten eine geistige Richtungsdominante. Damit mußte aber notwendig immer mehr verlorengehn, was die deutsche Renaissance-Literatur kennzeichnete die fast uneingeschrankte Bewegungsfreihert innerhalb des einen Raums des abendlandischen Renaissance-Katholizismus. Und es ist Gebrauchsliteratur in diesem tendenziosen Sinn, die tief ins 16. Jahrhundert hinem führend bleibt, msofern sich in ihr die nun entstehenden geistigen Bereiche scharfer voneinander absetzen Es handelt sich, soviel man heute übersehen kann, um drei Hauptgruppen: die schwer bedrangte katholische, die erst in der zweiten Halfte des Jahrhunderts ihre Renaissance-Krafte zu sammeln vermag; die kirchlich protestantische, nach dem anfanglich triumphalen Siegeslauf durch innere Zersplitterung kaum weniger als durch den erwachenden außeren Widerstand geschwächt; die akirchlich theistische mit den beiden grundverschiedenen Zugen des meist stossch getonten Rationalismus und des pantheisierenden Spiritualismus

In eigentumlicher Form ist die beobachtete Aufspaltung der Wirklichkeit in Spiritualismus

## Pallional Chilli unb



Christus. Als Ihous ift ern werten wegt ganger / ist er mád worden. Johan. 4. Der mir will nach folger / der nem sern Creus off sich und folgemir. Machei 16. Er hat ym styn Creuses dest garager und ist yn der sidl die Caluarie grant wirdt / ganger 1.9.

## Antichisti.



Antichulfine.
Das capited Si quis liebente vii der gleychen geygt groug an wur gane der Bapft das Crong der wydermenigteye duidet/fo er alle die handt an die pfaffen an lege vonnaladeyet vii den wufft gibt die choo elfo ouch tregt der Bapft das Crong das ymen getauffe Christen off yen achfillen turgen nunffer.

95. Zwei Sciten aus Lukas Cranachs Passional Christi und Antichristi. Gedruckt in Wittenberg 1521

und Naturalismus an dieser popular-theologischen Literatur zur Erscheinung gekommen: die Vertreter aller Richtungen kampfen fur die Welt ihres Glaubens oft mit den derbsten Mitteln, mit hemmungslosen Verunglimpfungen und personlichen Beschimpfungen, wie sie ahnlich nur in Schwank und Fastnachtspiel literarische Pragung erfahren hatten. Und dazu stimmt es gut, daß gerade die Form des Fastnachtspiels schon sehr bald zu fruchtbarem Boden antikatholischer Dramendichtung wurde, daß altere Standesatiren und Schwanke jetzt konfessionspolemische Zusätze oder Zuspitzungen erhielten. In welchem Umfang selbst bedeutende wissenschaftliche Eroberungen auf dem Gebiet der Geschichtschreibung und der Hermeneutik von solchen Tendenzen hervorgetrieben wurden, kann hier nur gestreift werden. So stützt sich Seb. Francks "Chronika, Zeitbuch und Geschichtsbibel" (1531) im Stofflichen hauptsachlich auf Hartmann Schedels Chronik, gibt aber den Tatsachen die antikirchliche Deutung seiner spiritualistischen Uberzeugung Melanchthon lehnt dies erfolgreiche Buch als "indocta historia" ab. Er setzt sich im Unterricht für Carions lutherisch-padagogisch gerichtete Chronik ein. Der Kartauser Surius stellt gegen dies Werk und Sleidans Reformationsgeschichte seinen "Commentarius brevis rerum in orbe gestarum ab anno 1500-1564", gegen des Flacius "Catalogus testium veritatis" die sechs Bande "De probatis sanctorum vitis" (1570ff). Die sog. Magdeburger Centurien, eine 13 bandige Kirchengeschichte, die unter Leitung des Flacius 1550-74



66 Holzschnitt aus Murners Großem Lutherischen Narren Gedruckt in Strassburg 1522 "Wie der Murner des Luthers Tochter ausschlug, darum daß sie den Erhgrind hett"

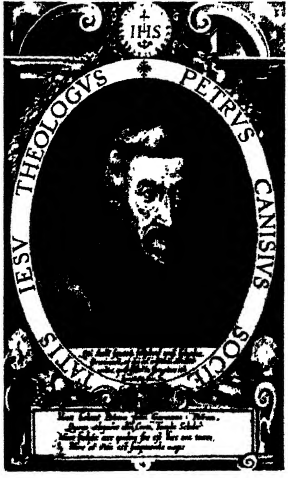
erschien, rollt im leidenschaftlich tendenziosen. orthodox lutherischen Glaubensantneb erstenmal eine ungeahnt reiche Materialfulle auf. und es ist bezeichnend fur die Krafteverteilung auch noch zu Ende des 16. Jahrhunderts, daß diesem Werk sein katholisches Gegenstück nicht in Deutschland gegeben wurde, sondern in Itahen durch Baronius Flacius, mit dem spateren Melanchthon nur in der Anerkennung der aristotelischen Ethik einig, in seiner Glaubenslehre aber unerschütterlicher Antirationalist, hat doch auch den von Luther und Zwingli nicht eigentlich angestrebten Weg zur rational-philologischen Auslegung der Heiligen Schrift weitergebahnt in seiner "Clavis" (1567), nachdem das Tridentiner Konzil 1546 die katholische Interpretation der Bibelvulgata auf die kirchliche Tradition festgelegt hatte

Es ist der Beginn einer neuen, philologischhistorischen Wissenschaftlichkeit, der sich in solchen Werken am Anfang des Barockzeitalters bemerkbar macht Humanistische Quellenkritik und kirchenpolitische Bedurfnisse haben erheblichen Anteil an seiner Herauffuhrung.

Vielleicht geht man nicht einmal zu weit, wenn man in dem gewaltigen Umfang solcher Lerstungen etwas von der Breitfrontigkeit des Barock, als Stilbegriff genommen, angekundigt findet, wie denn überhaupt die leidenschaftliche Bewegtheit der Konfessionspolemik manche barocken Stilelemente hervorgetrieben haben durfte Auch die tendenzios padagogische Auswertung der Geschichte, schon im patriotisch-deutschtumlichen Zug des Humanismus begründet, bleibt für diese Zeitspanne kennzeichnend

Im allgemeinen steht die konfessionspolemische Literatur auf keiner hohen geistigen Ebene. Es sind durchweg wenige, meist von Luther übernommene Hauptargumente, die da immer wieder gegen die alte Kirche vorgebracht werden, und ebenso wenige Gegenargumente, die in den katholischen Erwiderungen erscheinen. Man ist versucht, sie auf den Vorwurf der Unsittlichkeit des Klerus dort, den Vorwurf der inneren Unstimmigkeit hier zurückzufuhren. Dabei wird uberwiegend mit stark demagogischen Mitteln gearbeitet, und in der Erregtheit des Kampfs fehlt die ruhige Besinnung auf den Gesamtzusammenhang der wesentlichen Unterschiede um so mehr, als sich erst nach und nach die verschiedenen Bekenntnisse klar abgrenzen Der Angriff zwingt auch die Verteidigung, einzelne Lehrpunkte ins Auge zu fassen Die tragenden metaphysisch-religiösen Voraussetzungen kommen nur selten ins Blickfeld. — Dieselbe Erscheinung wird auf dem Gebiet der dramatischen Dichtung zu beobachten sein. — Eine Eigenart der deutschen Renaissance-Geschichte macht sich darin geltend die Auflösung der uberndividuellen Gesamtordnung in eine Summe von erlebten Einzelheiten, die nun an Luthers und Zwinglis, später noch Calvins Reformationen orientiert wird. Auch in diesem Zusammenhang muß gesehen werden, daß die deutsche Literatur der Reformationszeit den großen epischen Schopfungen Italiens nichts an die Seite zu stellen hat Aber selbst Tassos

"Befruites Jerusalem" zeigt, was in Deutschland noch schrofter hervortritt, die im Glauben gesicherte Unbefangenheit gegenüber der Wirklichkeit, für die Literatur der Renaissance-Breite sehr bezeichnend, ist geschwunden An Stelle der Ontologie ist die Moral getreten, und das nicht nur bei den Vertretern der "naturlichen Religion", zu denen von Zwingli und den Reformerten manche Faden fuhren Im Luthertum hat Melanchthon die dahin zielenden Ansatze Luthers folgerichtig durchgefuhrt, und auch die integralen Orthodoxen der Konkordienformel vermögen diesen Kreis nicht zu sprengen Die Spiritualisten aber verflüchtigen die Weltwirklichkeit in dem rein immanenten Verhaltnis der Seele zu Gott und sind so von vornherein außerstande, das ontologische Bereich zuruckzugewinnen Und die neue Kraftquelle, die dem deutschen Katholizismus aus dem Jesustenorden kommt, bringt gewiß kein Abwenden von der voluntaristisch-moralistischen Einstellung. Lebten hier doch die deutschen Renaissance-Krafte der moralischaszetischen Devotio moderna in verjungter Form Der Voluntarismus hatte, ganz entsprechend dem erlebnisbetonenden Zug des Renaissance-Geschehens, weithin die Herrschaft gewonnen. Der Erlösungsglaube war gegenuber dem Schöpfungsglauben ungleich



47 Petrus Canissus, Kupferstich von Dom. Custos um 1600.

stärker betont Nicht so sehr Lehre über das Sein, als uber das Sollen wurde geboten und verlangt Selbstverstandliches Leben in der Kirche und um sie war fast zur Unmöglichkeit geworden Es galt, die von vielen Seiten her bedrohten Seelen zu retten und zu gewinnen.

Diese Sachlage ist fur die Fortbildung der damaligen Literatur überhaupt von erheblichem Belang Die Mikrokosmos-Idee, die jetzt erst folgereich ausgebildet wird, gehört in denselben Erscheinungskreis. Sie gewinnt auch für die literarische Struktur Bedeutung, sie regt an, auf Fulle und Menge des Stofflichen zu verzichten und den kleinen Wirklichkeitsausschnitt mit voluntaristischer Intensitat zu runden. Zu durchgangiger Geltung gelangt sie freilich in dieser Zeitspanne nicht

Theoretisch erscheint sie bei Melanchthon selbst verschiedentlich. Den starksten Zeitausdruck fand sie in der paracelsischen Lehre vom Menschen als Mikrokosmos. Und Paracelsus verkörpert selbst seine Lehre, von seinem ahnungsvollen Damon vorbeigetrieben an allen Gruppen und Gemeinschaftsbildungen seiner Zeit.

Mit alemannischer Eigenwilligkeit halt er seinen naturtheologischen Glauben fest, kampfend gegen humanistische Kultur wie gegen die Schwärmer, gegen Luthertum und Papstum. Er steigt an von den

Gegebenheiten und Begebenheiten des Alltags zu den geheimnisvollen Beziehungen zwischen Korpern, Seelen und guten und bosen Geistern. Er treibt die Medizin vorwarts auf dem Weg von einer philologischen zu einer Erfahrungswissenschaft Aber zur Erfahrung gehören ihm nicht nur "die Leiden und Krankheiten des sichtbaren und leiblichen Teils des menschlichen Mikrokosmos" Denn "die Welt und alles, was wir in ihrem Umkreis sehen und greifen", ist ihm "nur der halbe Teil der Welt. Das, was wir nicht von ihr schen, ist ebenso umfangreich an Art und Gewicht. Das liegt daran, daß noch ein halber Mensch existiert. in welchem die unsichtbare Welt wirkt und sich abbildet. Dazu stellt Gott seine Großtaten vor uns und die Schule des Lachts der Natur, damit wir nicht allem uns satt sehen konnen, sondern damit wir uns verwundern und den naturlichen Dingen nachforschen, die unser Blick nicht erfaßt und die trotzdem so deutlich vor uns stehen wie eine Säule, die vor dem Blinden steht Gehen wir dem Licht nach, so ergibt sich, daß der andere halbe Mensch auch vorhanden ist und daß der Mensch nicht nur Fleisch und Blut ist, sondern noch ein Körper, der den groben Augen zu durchsichtig ist, und in diesem liegen die Krankheiten und darüber hinaus die unsichtbaren Ursachen aller dieser Krankheiten" (Von den unsichtbaren Krankheiten und ihren Ursachen, zitiert nach der kommentierten Übersetzung von Koch-Rosenstock) So steigt Paracelsus von den medizinischen Greifbarkeiten auf zu der geistigen Welt seines Glaubens. Er hat ihn sich, ungebrochen von der tragischen Antinomie zwischen autonomem Gewissen und Kirchenwillen, zum Welthild entfaltet aus reicher naturwissenschaftlicher Belesenheit, spontaner Auslegung der Heiligen Schrift und letztlich doch aus seiner eigenwuchsigen Wirklichkeitsschau, in der die allegorische Sehweise der deutschen Renaissance neue Gewichtsverteilung erfuhr. Ihn einen Mystiker zu nennen, ware ganzlich abwegig, denn nicht die Unio mystica ist sem leitendes Ziel. Aber eine naturphilosophische Theodizee hat er angestrebt. Abseits von den konfessionspoleinischen Ausemandersetzungen deutet er auf eigene Weise das Bose als Werkzeug des einen Gottes, und schon bei ihm findet sich die spater in J. Bohmes Denken wichtige Scheidung von Liebe und Zorn, eine Leitidee Luthers "Alle Dinge sollen in Gott gesucht werden, denn aus ihm fließen sie. Was er zulaßt, das werde als von ihm zugelassen untersucht, allenthalben werde der gottliche Wille zuerst untersucht, ob gottliche Barmherzigkeit oder Zorn auf uns gerichtet seien Denn so lautet die Summe von alledem, daß wir Hilfe haben werden, wir seien bose oder gut. Wie das auch die Arzenei beweist: ihre Hilfe ist kein Ruhm fur den Arzt, sondern einzig für Gott."

Wieweit bereits für solche Formulierungen Luthersche Gedanken maßgebend waren, muß ich unentschieden lassen. Wir wissen seit Holls Forschungen, wie erheblich selbst Th. Münzer, der Gedankengeber der Schwarmerbewegungen, von Lutherschen Grundanschauungen angeregt war. Bei ihm freilich fallt dann ein besonderer Ton auf die Notwendigkeit einer unmittelbaren göttlichen Erleuchtung Man erkennt darin unschwer eine außerkirchliche Umbildung der Illuminationstheorie, wie sie wahrend des ganzen Mittelalters von der augustinischen Richtung der Scholastik vertreten worden war (vgl. auch oben S. 124 über Staupitz). Wahrhaft glaubig, nicht bloß buchstabenglaubig, kann man nach Munzer nur werden durch Belehrung "aus Gottes Munde". Diese aber erfolge erst, wenn der Mensch "der Seelen Abgrund geraumt" hat in Gott zwingendem, personlichst angeeignetem Leiden, das nicht durch vorschnelle Trostung mit dem Glauben an Schriftworte abzukurzen 1st.

Unstreitig kommen in einer solchen Anschauung die spiritualistischen Antriebe der Lutherschen Wirkkraft zu außerster Fortbildung Zugleich freiheh erhebt sich hier mit gesteigertem Nachdruck die Frage nach einem Kriterium dafur, daß die vernommene Stimme wirklich die Stimme Gottes ist. Diese Frage war es vornehmlich, die von den Verteidigern der katholischen Kirche aufgeworfen wurde. Wer burgt für die rechte Auslegung des "Worts", wenn die Lehrautorität der alten Kirche trugerische, herrschsuchtige Anmaßung sein soll? Diese Frage mochte Luther gerade aus der stark mit Bibelstellen argumentierenden Kampfschrift Münzers "Wider das geistlose, sanftlebende Fleisch zu Wittenberg" (1524) vernehmen Über diese Frage führte sein Weg zur Bildung einer Lehrkirche. Denn auf die Bibel als die Grundlage seiner unsichtbaren Gemeinschaft der Glaubigen konnte und wollte er nicht verzichten. Der schöpferische Trieb seines Werks war das irrationale religiöse Genie gewesen Sein Mut zur

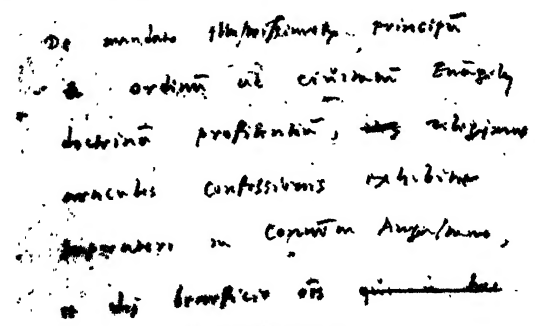
Ertragung rationaler Widerspruche erhellt vornehmlich aus der zusammenzwingenden Schrift vom unfreien Willen Nicht im metaphysischen Sehen, sondern im ethischen Eileben liegen seine Quellen. Aus ihm uhren die stürmenden und suggestiven Krafte, die zum erstenmal ernstlich die Mauern der alten Kirche in Deutschland erschutterten und weithin umsturzten. Die Wellen dieser Bewegung drangen - das muß auch der Literarhistoriker sich bewußt halten - im 16. Jahrhundert zeitweilig bis tief nach Österreich hinein, und zwischen 1543/46 schien es sicher, daß unter Fuhrung des Erzbischofs Hermann v Wied auch der ganze Nordwesten mit der katholischen Hochburg Koln dem Katholizismus verlorengehn würde. Schon hatten Bucer und Melanchthon dort gewirkt. Aber fur die trotz allem nicht ausschlaggebende Bedeutung geistiger, insbesondere literarischer Krafte ist es wieder bezeichnend, daß schließlich machtpolitische Faktoren hier die Gegenentscheidung brachten,



98. Melanchthon Bildnis von Lukas Cranach d. A. Dresden, Gemäldegalerie. Datiert 1532.

wie sie andern Orts für die Durchsetzung der neuen Kirchen wirkten und wie sie überhaupt in der ganzen Zeitspanne den Raumbesitz der Konfessionen regelten.

Bemerken wir im gegenwartigen Zusammenhang auch das Folgende. Nicht alles, was nach Luthers entscheidender Tat ins Freie trat, ging damit auch in den lutherschen Kirchenbau uber Ja, bei der Durchorganisierung seines eigenen positiven Werks mußten die autoritatsund systemhebenden Tendenzen eine erhebliche Bedeutung gewinnen, wie sie im humanistisch stadtburgerlichen Melanchthon verkörpert waren Man hat dessen Wesen gut getroffen, wenn man ihn den Praeceptor Germaniae nannte. Fast ein Erasmus an Universalitat, unterscheidet er sich doch von dem souveranen König der Humanisten durch seinen treuen Untertanensinn, und an Stelle der vieldeutigen, das Menschliche relativierenden Ironie steht bei ihm freundlich sachlicher Ernst. Sehr bezeichnend, wie er von Luthers Lehre des unfreien Willens abrückte - behutsamer freilich als in jenen entscheidungsschweren Jahren Erasmus - und wie er beim Synergismus landete; jener Auffassung, die das Mitwirkenkönnen des Menschen beim göttlichen Gnadenwirken vertritt. Damit war allerdings ein entscheidendes Kernstück der Lutherschen Verkundigung preisgegeben. Aber nur, indem man lehrte, daß der Mensch mit der göttlichen Gnade an der Heilsgewinnung mitzuwirken berufen sei, ließ sich die Erziehung der Glaubigen zu christlich-humaner Gesittung, wie Melanchthon sie anstrebte, durchsetzen. Und so hat er denn auch den "Philosophus" der katholischen Scholastik, Aristoteles, in cicero-



(μ). Handschrift Melanchthons
 Nub Fuker and Winckelmann, Handschriftenproben des 16 Jahrhunderts )

manischer Auffassung und quintilianischer Humansierung fur seinen Aufbau eines lutherischen Schulsystems wieder in diese Entwicklungslinie hereingezogen. Für die folgenden Jahrzehnte gilt es als eine Hauptaufgabe der protestantischen Universitaten, "die wahre, gesunde und anerkannte Lehre des Aristoteles und Melanchthon zu verteidigen und zu verbreiten" Auch in Straßburg, wo Bucer zwischen Reformierten und Lutheranern vermittelte und Calvin anregte und wo der weitwirkende Humanist Joh. Sturm gegenüber dem Melanchthonkreis seine Eigenart wahrte, spielte der Aristotelismus eine erhebliche Rolle

Neben diesen Kirchenbildungen aber und der bald von Frankreich her vordringenden calvinistischen geht nun ein ansehnlicher Strom ins 17. Jahrhundert hinuber, in dem die spiritualistischen Krafte und damit platonische Elemente ungebunden lebendig sind

Luther hatte die Wellen der deutschen Frührenassance-Mystik, die ihn durch Tauler und die "Theologia deutsch" eine Zeitlang bewegten, für sich und die Seinen sehr bald ganz abgedammt. Aber damit waren sie nicht aus dem ganzen Feld verbannt, aus dem jetzt die katholische Kirche zurückweichen mußte Wie sie späterhin ins Luthertum wieder eindrangen, wird bei dem folgenden Überblick über die Gebetsliteratur anzudeuten sein. Aber sehon in den zwanziger Jahren macht sich auf protestantischem Gebiet der mystische Friedmistyfals in mehr oder weniger betont kirchenloser Form geltend. Neben den tauferischen Vertretern kommen vornehmlich Schwenkfeld und Seb-Franck in Betracht. Beide gehen sie von Luther aus und begen dann von ihm ab-Jener verkörpert, auf spatere Geschehnisse vordeutend, die schwärmerischen Krafte Schlesiens und der Lausitz. Dieser, personlich schröffster Individualist, faßt in seinen "Paradoxa diecenta extegnita" (15,4) die irrationalistischen Ideen dieses Wollensbereichs schriftstellerisch am glücklichen zusammen und popularisert in seinen Verdeutschungen die skeptischen Neigungen des Erasmus, der mystischen Agnostizismus des Agrippa von Nettelsheim

Zur alleichen Zeit bluht numerhalb der katholischen Kirche die Mystik weiter. Die deutsche Renaissance hatte eine klarere Gladerung und strengere Disziphnierung des mystischen Lebens angebahnt. Schon ehe im Spanien die klassischen Werke der hl. Theresia und des Johannes v. Kreuz hervortreten, entsteht in der leutschen Renaissance-Verstratfung vornehmlich um die Kolner Kartause, ein beachtenswertes aszetischnivstisches Schrifttum. Blomevenna Kalckbrenner, Landsperger, Surius sind seine Hauptvertreter. Hier tradiert man ganz ausgesprechen die überkommenen Schatze. Und das nicht nur in der gewohnten kompi-

herenden Weise. Surms († 1578), einer der vielen, die durch Canistas zur Konversien Golden und sind 1 at Taulors Predigten und Seuses Schriften durch I bersetzung ins Latemische einen großeren Kreis negerli." zuganglich gemacht. Aber auch in eigenen Schritten bibliten diese Ordensleite das Cherkoninage weiter und bereicherten es. Fur die Kontinuitat des Ganges ist es bezeichnend, daß Kalekbrenner 1551 ein Buch drucken lassen konnter. Der richte Weg zur exangebischen Vollkommenheit" das eine Gruppe von im strengen Sinn mystischen Schriften der damals lebenden Beglinie Maria v. Osterwijk enthalt. Zwei Jahre spater erschien die , Pharctra divini amoris" des geburtigen Bayern Landsperger in Koln; webil diejenige seiner zahlreichen Schriften, die die großte Verbreitung gefunden hat. Sie enthalt eine "Institutio in theirlogiam mysticam et contemplationem affectivam, quae puritate conlis acquiritur", die ganz im Sinn des Dionysms Ryckel (vgl. Kap. III) gehalten ist. Im Hinblick auf die Bedeutung, die den Niederlanden wahrend des 16 und 17 Jahrhunderts für die verschiedensten Bereiche der deutschen Literatur zukommt --vorblickend sei auf Gnaphaeus, Macropedius, Crocus, Johannes Secundus, Daniel Heinsius und den niederlandischen Humanismus und Spiritualismus des 17. Jahrhunderts hingewiesen — ist hier auch des wirksamen aszetisch-mystischen Schrifttums zu gedenken, das der Benediktiner I. Blosius, Freund Karls V. m Mittelstellung zwischen der Art der Kartauser und der Jesuiten geschrieben hat. Seine humanistische Abgeklartheit wirkt wie ein Vorklang des hl. Franz v. Sales. Landsperger hat auch den "Legatus divinae pietatis" der hl. Gertrud zum Druck befordert (1536), sem Ordensbruder Bruno de Loher die "Theologia mystica" des Harphius (1556).

In dem mystischen und spiritualistischen Zug ist die Verschiebung der Wirklichkeitsmitte in das persönliche, sozusagen fuhlende Erleben, eine der Hauptstrebungen des Renaissance-Geschehens, so weit bestimmend geworden, wie das im 16 Jahrhundert möglich war. Und dieser Zug scheint weiterhin, wie schon hier betont werden muß, für einen wichtigen Kreis der deutschen Geistesgeschichte, namlich für die Ausbildung des deutschen Idealismus, unmittelbarer folgenreich geworden zu sein — dabei ist selbstverstandlich nicht an einzelne "Einflüsse" bestimmter Werke auf bestimmte Persönlichkeiten gedacht — als das, was dem Antlitz des 16 Jahrhunderts die bestimmenden Zuge eingepragt hat. Denn was dies deutsche Jahrhundert als höchste Aufgabe bestimmt, das ist unbestreitbar die Auseinandersetzung der Konfessionen. Es ist eine zuvor undenkbare Aufgabe, die jetzt durch ein einzigartiges Zusammentreffen geistiger, politischer und wirtschaftlicher Bedingungen möglich geworden war Daß und wie sie jetzt gestellt wurde, kam zuerst durch Luther zur Verwirklichung. Von da aus fallt denn wieder Licht auf den oben festgelegten Gesichtspunkt, daß sich hüben und druben die fördernden Kräfte des literarischen Geschehens in diesem Jahrhundert an Luthers Werk orientieren.

Eine Darstellung des literarischen Verlaufs jener entscheidenden Auseinandersetzung kann her nicht angestrebt werden, wo vornehmlich die dichterische Literatur überblickt werden soll Nur soweit deren geschichtliche Zusammenhange es erfordern, wurden bislang die außerdichtenschen Bereiche einbezogen, und es liegt an der zeitbedingten Artung des Schrifttums, daß dies stellenweise ausführlicher der Fall sein mußte. Auch die Dichtung des deutschen 16 Jahrhunderts und ihre Geschichte wird sich voll erst dann verstehen lassen, wenn das ganze geistliche, philosophische, geschichtliche, naturwissenschaftliche und juristische Schrifttum der Zeit erforscht ist Für den vorliegenden Überblick muß es genugen, an einigen bezeichnenden Beispielen gewisse Krafte sichtbar zu machen, die nach dem heutigen Stand unserer Kenntnisse den Verlauf des gesamten literarischen Schaffens bestimmt haben. Und daß der Hauptbestand der eigentlich treibenden geistigen Krafte im außerdichterischen Schrifttum am bedeutsamsten zur Erscheinung kommt, das liegt wieder an der Artung der Dichtung jener Zeit, die mit Ausnahme weniger Schichten immer noch etwas von dem "dienenden" Charakter hat.

Zunachst ist zu beachten, wie bei aller Schärfe der persönlichen Bekämpfung die Abgrenzung der neuen Lehre und neuen gottesdienstlichen Praxis nur zogernd und tastend vor sich geht. Den tänferischen

w. I der tet are tre beet. It is in it design and I, tther is an edrucklich abgelehrt. Seine Auslegung des "Magni-. 5. : und Dout-the Messe" (1526) zeigen, wieviel er von dem Formenmatalism I milensee all itz der beiten Kirche begenbehalten bereit war. Immer wieder fassen nach der ersten Zeit der I megang an early I attache by and melatikathelische Schriftsteller einen so oder so gearteten Ausgleich ins Miles Hills 1-t 1- vor. h Mellandathen der in der "Confessio Augustana" (1530) die schroffe Kampfstellung somer ersten. Leet Arsystem ganz auggegeben hat, und in anderer Weise Bucer, dort Ordensleute wie white wir II timeister Wild die als genuine Lehren ihrer Kirche Glaubensgnade und Biblizität in den Vorders, rund stellen. I 1st die Schmalkaldischen Artikel (1538), Luthers entscheidungsfreudiges Bekennts tas was und was tern wir wellten oder konnten den Papisten weichen und auf welchen Artikeln wir ge-, which i milled ou verbare name on bleiben', and des Tralentiner Konzil (1545—1563), des für 3 wertere Jal rhunderte die Reformation der katholischen Kirche aus den Renaissance-Voraussetzungen und -Kraften durchtahrte 11-t-i- machen den Rai in seiner Unverhallbarkeit sichtbar, jenes vom innerdeutschen, dieses com abandlandischen Standort aus Damit wird aus dem weiten und überreichen Renaussance-Katholizismas der prazisere stahlerne Barockkatholizismus. In Wechselwirkung damit verfestigt sich die personliche lutherische Religieatist und wandelt sich zur straff orthodoxen Lehrtradition, die im Konkordienbuch ihren ersten machtvollen Niederschlag findet; auch sie die Entscheidung zum barocken Zeitalter fallend. Um die gleiche Zeit laginnt rings um Deutschland die systematische Zersetzung des kirchlichen Dogmas (Servet, (w.hmo Sezzini Reslin)

Aber es sind nicht diese schembar gradlingen Schritte allein, in denen das Geschehen sich vollzieht. In der Theologie Melanchthons und seiner Schule bilden sich halb unbewußt im Verfolg gewisser Erasmischer Innegungen Ansatze zu einer naturhehen Theologie" aus Sie berühren sich mit Intentionen des Calvinismus und stellen undererseits zweifellos die Flache dar, auf der sich der Humanismus innerhalb des Protestantismus bewegt. Aber auch in der katholischen Geistigkeit gewinnt der reformerische Humanismus des Erasmus Raum wie denn de-sen Hypera-pistes" in der Gnadenlehre dem Tridentiner Konzil vorgearbeitet hat Es erschemt bemah als symptomatisch, daß ein eifriger katholischer Vorkampfer, der hollandische Jesuit Crocus, der auch als Dramatiker hervorgetreten ist, seinen Passionsgebeten ein Gebetwerk des Erasmu- zugrunde gelegt hat. Von besonderer Wichtigkeit aber ist es, daß auch die spanische Bildung im 17. Jahrhundert ein Hauptierment des abendlandischen Lebens, wohl viel mehr, als sie zugesteht, von Frasmus læstummt ist. Ich kann hier nur hinweisen auf die Schriften des Ludwig Vives, die schon um 1840 teilweise ins Deutsche übersetzt wurden, und auf die Werke des fürs deutsche Barockzeitalter ungemein wirksamen Franziskaners Guevara. Wieweit der jesuitische Humanismus erasmisch mitbestimmt 1st, das wird die nun endlich einsetzende Forschung im Gefolge Bremonds und Eschweilers zu zeigen haben Es verstaht sich, dall in thesem zweiten Zug von , naturlicher Religion" nicht die Rede sein kann. Aber es ist wohl an der Zeit einmal zwischen dem Erlebnistypus des Glaubensakts und dem Gegenstand des Glaubens zu scheelen; eine sellistverstandliche methodische Forderung, deren Nichtbeachtung jedoch die Einsicht in das Wesen des Humanismus, inshesondere des Erasmus, und damit in die Geistesgeschichte des 15 Jahrhunderts bislang stark getrubt hat.

Besser ultersehen wir dank einer ausgezeichneten Arbeit von Paul Althaus, entscheidende Stadien in der Geschichte der Gelichetsliteratur für die fragliche Zeitspanne Eben dieses Schrifttum laßt die mannigfachen Uberschneidungen der verschiedenen konfessionellen Bereiche erkennen, die für die Jahrzehnte der Reformation-literatur und der Durchformung zum Barock hin auf weite Strecken maßgebend sind. Innerhalb des Kath hzismus ist die Gebetshteratur eingebaut in das breite aszetische Schrifttum. Gerade in somer: Ausbart somer Umakkentmerung seit dem ausgehenden 14. Jahrhundert kommt em starker Zug des deutschen Ren ass mee-Geschehens zur Erscheinung. In den vorhergehenden Kapiteln wurde demgemäß darant hingewiesen wie eine immer bewußtere Disziplinierung und Stufenscheidung Platz greift, wie den verschiedenen Bedurfuissen des Klerus und der Laienwelt Rechnung getragen wurde und wie hier die Voraussetzungen entstanden zur die Methodik der Ignatianischen Exerzitien. Daß diese Tradition auch im I unter hland the it. Jahrhunderts meht abrill, war oben zu vermerken. Luther seinerseits verwarf aus omen ganzen Verstandmoder Freiheit des Christenmenschen das Nachbeten vorgedruckter Gebete als unchristische Narrheit ' Er verurteilte auch die mitleidende Meditation des Leidens Christi und sprach, m bemerken-werter Recktion gegen die Gefühlsweichheit gewisser geistlicher Betrachtungsweisen, von Werken wie den Hortuli ammae', die auch im 16 Jahrhundert z. B von der Kolner Kartause ausgingen, als schailichen Buchern, dannt man die Christen verfuhret und betrogen". Was er in seinem Betbuchlein 1522) gibt, sind nicht Gebets- und Betrachtungsformulare, es ist vielmehr eine Anleitung zum freien Beten,

das sich an Glaubensbekenntms. Dekalog und Psalmen entzunden soll. Das Fintscheite ist die die Althaus in die Worte fact. Für Luther ist die Bibel das Geleitbuch des Schriten. Die eine Bindung an die Geleits- und Betrachtungsformulare hegt in durch auch nicht in der Alselber verlutherschen aszetischen Schriften. Sie betonen im Gegenteil vielfach, daß der Beteinbeverweiber eilen och in eigenen Akten der Anbetung, der Bitte, der Betrachtung sich aufschwingen moge, sohabl er sich dazu bewegt finde. Luthers Ablehnung durfte sich im Grunde gegen das Breviergelet richten und übenlics von einer mißbrauchlichen Praxis seiner Zeit natbestimmt sein. Diese Beobachtung ist wertvoll für den weiteren Verlauf der Gebeigeschichte

Wahrend namlich der Typus des Lutherschen Betbüchleins in den Neuerschemungen des folgenden Jahrzehnts durchaus vorherrscht, bringt doch sehon das Nurnberger Betbuchlem von 1523 neben diesem Hauptbestand auch die Bearbeitung einiger Vorlagen aus der fruheren, katholischen Gebet-literatur. Und was sich hier zeigt, nimmt erhehlich breiteren Raum ein in den betreffenden Buchern der Schwenkielder Gerade auf diesem Boden laßt sich nun auch vertolgen, wie im weiteren Verlauf eine Verinischung kath hischer, lutherischer und spiritualistischer Stromungen vor sich geht. Es ist dabei sehr bemerkenswert, wie auch hier das Gebetbuch des Erasmus von den verschiedensten Seiten benutzt wird, wie ferner der nie derrhemische erasmanische Katholik Tunann in seinem "Enchiridion precationum" neben patristischen Geheten und solchen von Thomas v. Aquan und Erasmus andere aus dem Kreise der Schwenkisblamer und Luthers Gebet wider den Turken bringt In dem Betbuchlein des Franziskaners Wild (1551) finden sich nicht nur Stucke aus katholischen Autoren und Kompilatoren wie Erasnus und Wicel, sondern auch solche von Luther, Spalatin und andern Lutheranern. Aber auch das Gebetbuch des Dominikaners Joh. Fabri enthalt nucht nur Stucke aus den Vatern, aus den Hortuli und sonstigen Werken neuerer katholischer Autoren, sondern auch Schwenkfeldisches und nicht wenig Lutherisches Geistesgeschichtlich aufschlußreich wird das aber erst recht, wenn wir demigegenüber sehen, wie sich auch in den neuen Kirchen die Ablehnung der "schadlichen Buchlein" nicht durchführen laßt, wie seit den dreißiger Jahren hier eine Entwicklung emsetzt, die der Ausbildung einer protestantischen Scholastik einigermaßen parallel lauft. Und auch da macht sich nun em Einströmen schwenkfeldischen und katholischen Guts geltend, das zunehmend breiter wird. Den Ansatzpunkt bilden die im protestantischen Sinn scheinbar harmlosen pseudoaugustinischen Meditationen. Die "Precandi formulae" des Andr. Musculus (1553) enthalten außer diesen auch Gebete aus dem Brevier, aus Passionskursen, aus Ambrosius, Origenes, Cypriau, Dionysius und Bernhard. Und während nun 1560 Petrus Cansius mit seinem außerordentlich verbreiteten deutschsprachlichen Buch die Produktion der jesuitischen Gebetsliteratur für Deutschland eröffnet, die von der patristischen, scholastischen und devoten Literatur reichlich Gebrauch macht, wahrend 1563 mit diesem Gebetbuch der nun jahrhundertelang maßgebende Canisianische Katechismus verbunden wird, gewinnt der katholische Einstrom in die protestantischen Gebetbucher seit L. Rabes "Bettbuchlin" (1565/68) eine solche Breite, daß er gegen Ende des Jahrhunderts stellenweise, so in Ph. Kegels Betbuch (1592), die lutherischen und spuntualistischen Bestände fast ganz beseitigt "Kegel konnte es", so sagt Althaus, "uber sich gewinnen, der evangelischen Gemeinde ein fast ganz aus jesuitischen Stoffen zusammengesetztes Gebetbuch in die Hand zu geben " Und nicht nur stofflich ist dieser Einfluß damals überhaupt in der Gebetsliteratur beherrschend. Auch in der Gesamtanlage ist die Form jesuitischer Gebetbucher seit dem Gebetbuch des Wittenberger Theolegen Habermann (1567) maßgebend geworden. Habermann ubernahm seinen Aufbau nämlich aus der "Serta honous" des Jesuiten Michaelis (1561) und wurde damit bestimmend für die Folgezeit.

Insofern naturlich auch bei Kegel wie bei den andern evangelischen Gebetbuchern seiner Zeit die Renaissance-Aszetik und -Mystik einen breiten Raum einnimmt, zeigt sich nicht nur ein bedeutsames Ergebnis der Barockisierung des geistlichen Lebens, sondern auch eine feine Linie, die von Franckenberg und Böhme über die lutherische Frömmigkeit zur katholischen hinfuhrt Man wird nicht leugnen können, daß in dem Geschehen vom Gebetbuch des Erasmus zu den jesuitischen Erbauungsbuchern, von Luthers Betbuchlein zu den protestantischen Gebetbüchern des Jahrhundertendes, von den Schwenkfeldern und Taufern zum Kreise Franckenbergs eine Wandlung sich vollzieht, die gewisse Zuge gemeinsam hat, sowenig damit die Eigenart der verschiedenen Gruppen verwischt werden darf. In der Auseinandersetzung der Konfessionen verwirklicht das deutsche 16. Jahrhundert die strengere Durchformung der breiten Renaissance-Möglichkeiten. Das "Ergebnis" — soweit wir im Geschichtlichen von

chem, of hen spiecken durten - ist die Grundlage und Ausgangsebene für das Wirken und lichsteher Aerzeinen des neuen Zeitalters, das wir uns gewöhnt haben, Barock zu nennen Daß die Rehabisität im seinem Aufbau eine erhebliche Stelle einnimmt, wußten wir langst. Abei sich tand üben Nacherschlag nicht nur in der katholischen und protestantischen Scholastik und einigen isolanten religiösen Dichtern und Theosophen. Sie ist eine vieles fassende Erlebnislissestion des ganzen Jahrhunderts und seiner Literatur

Im underen Dominanten des Barockzeitalters scheinen der naturwissenschaftliche Ratioundermis und der hötische Humanismus zu sein, der sich im 16 Jahrhundert über der absterbenden Literatur des handwerklich und schulmeisterlich bestimmten Bürgertums herausluldet. Ehe sich aber die Darstellung diesem Vorgang und damit der Dichtung im engeren Sinne überhaupt zuwendet, muß noch versucht werden, etwas von der Gemeinsamkeit des zerstlichen Schrifttums sachhaltig zu bestimmen. Denn diese Gemeinsamkeit ist auch fur das dichterische Schaffen der Zeit ein belangvolles Element Gewiß, ein Paracelsus verwahrt sich mit machtigem Auftrumpfen: "Ich bin nicht Luther, ich bin Theophrastus, den ihr zu Basel Kakophrastum hießet Meint ihr, ich sei allein Luther? Ich werd ihm und euch zu arbeiten geben. Dit weißt wohl, ich laß Luther sein Ding verantworten, ich will das mein selbst verantworten Henn er soll mir meht eine Schnalle auftun in meinen Schuhen" Damit ist die Schicht der spontan schöpferischen Selbstandigkeit richtig getroffen, wie sie jedenfalls in der Ausbildung und Abgrenzung der großen Persönlichkeiten und Gruppen waltet Unberuhrt hleibt aber davon ein anderes, geschichtlich nicht minder bedeutendes. das Zuordnungsverhaltnis der festen und beweglichen Punkte im Erleben. In allmahlichen, aber fortwahrenden Verschiebungen dieses Verhaltmsses wandelt sich der geistige Aufbau der Zeiten, und die geschichtlichen Einzelerscheinungen vom Problem- und Stilgeschichtlichen bis zum Individuellen lassen sich zum guten Teil von dort her verstehn. In den vorhergehenden Kapiteln wurde verschiedentlich festgestellt, wie das Renaissance-Geschehen den Nachdruck von der betrachteten "Sache" wegzieht und auf die erlebnismäßige Aneignung der "Sache" verlegt. In der jetzt zur Reile stehenden Zeit, also ein halbes Jahrhundert vor Descartes, hat das zu einer nicht ganz eindeutigen, aber doch merkbaren Bestimmung des Gewißheitskriteriums geführt. den letzten Auswers fur das, was man als Wirklichkeit glaubt, sucht man im Befund des Bewußtseins.

Man sicht unschwer, wie die tuhrenden Strebungen der vorhergehenden Jahrzehnte, die Devotio mesterna und der Humanismus, hierhin geleitet haben. Mit ungeahntem Nachdruck, durch hochst unkontemplative hechst praktische Bedurfurse wird nun in den zwanziger Jahren die Frage nach dem Ausweis der Kichtigkeit und Gultigkeit erhoben, wo sich die "eine heilige, katholische und apostolische Kirche" aurspaltet in verschiedene, staatlich anerkannte "Konfessionen", die noch dazu von einer Flut von Sekten und Emzelgangern umspult werden. Mit Recht formuliert eine der ersprießlichsten neuen Arbeiten auf diesem ektint Jeslins "Beitrag zur Geschichte der vortridentinischen katholischen Theologie": "Luther Latte die genstige Fuhrung und sehrich seinen Gegnern das Gesetz des Handelns vor." Aber dies Gesetz crewing clas Was wenger das Wie. Und eben in diesem "Wie" sind die gesuchten gemeinsamen /uge sa hla her Eestmuntheit zu finden. Für Melanchthon als den Begründer der lutherischen Dogmatik hat schon Inliney gezeigt: "Seme Dogmatik mußte die Bestandteile des Glaubensvorgangs analysieren und wesen objektive und subjektive Voraussetzungen entwickeln." Aber die "psychologische" Behandlung hr Glaubensichte ist auch ein Mittel seiner Gegner, und der Artikel von der Analysis fidei sprengt im weiteren Verlauf die bis dahin ublichen Aufbauformen der katholischen Scholastik. Unstreitig liegt das Gewißne itskriterium des Bewußtseins nicht überall gleichmaßig zutage. Unstreitig differenziert es sich an den verwinglenen Objekten in den verschiedenen konfessionellen Bereichen und innerhalb dieser wieder bei den emzelhen Personheltkeiten verschieden. Aber aufs Ganze gesehen, zeigt sich doch eben dies Legen des "festen Punktes ins Bewußthaben als la zeichnender, d. h. weithin bestimmender Ertrag der Renaissance und s nut als Grundlage der Barockzeit.

Die ubliche These vom Individualisnus des Renaissancemenschen wird damit modifiziert und zugleich, durchaus ım Sınn dieser ganzen Darstellung, nach ihrem Umfang erheblich erweitert Nicht nur bei dem neuheidnischen Menschentypus Italiens, auch nicht nur bei den "individualistischen" Sektierern, sondern ebenfalls in den drei großen Konfessionen, im Luthertum, im Calvinismus, ım Katholizismus, macht sich jene Schwerpunktverlagerung vom Metaphysischen ins Psychologische geltend Gerade Descartes' Philosophie scheint von der Scholastik der Jesuiten ihren Ausgang zu nehmen. Und so gewinnt es einen ziemlich weittragenden Sinn, daß Suarez der reprasentative Barockphilosoph ist. Denn eben im Suarezischen Denken, das auch die protestantische Scholastik um 1600 erheblich beeinflußt hat, kommt das neue Gewißheitskriterium zur Geltung Aber auch dies darf nicht als Einschichtigkeit mißdeutet werden. Etwa gleichzeitig mit Suarez führt der französische Staatsrechtslehrer Bodin in seinem "Colloquium heptaplomeres" die Analysis fidei zu dem Ergebnis, daß es kein Kriterium



100 Nikolaus Kopernikus. Holzschnitt von Tobias Stummer

der wahren Religion gibt. Und von hier führt die Herausbildung einer "Vernunftreligion", zunachst mehr esotensch, ins 17. Jahrhundert weiter; ein inoffizieller, aber an Suggestionskraft auf die Intellektuellen zunehmend gewinnender Glaube, der gegen Ende des 17. Jahrhunderts schon so weit abgesunken ist, daß Religionsgesprache, in denen Bodins Colloquium primitiv nachklingt, in Grimmelshausens "Simplizissimus" eingesprengt sind. Und endlich, seit dem bahnbrechenden Werk des westpreußischen Domherrn Coppernicus (1543 zuerst gedruckt), das durch Nicolaus v. Cusa mitangeregt war, dem Papst Paul III. gewidmet wurde und 1616—1757 auf dem Index der verbotenen Bücher stand, setzt sich in den Naturwissenschaften eine Analysis der Natur durch, die, wohl nicht ohne Wechselbeziehung zu dem stosch-heroischen Grundzug des Barockzeitalters, den "festen Punkt" in das "objektive" Gebiet der Zahlen und anorganischen Maße verlegt, die nun aber doch vielfach mit den panentheistischen Gedanken der Spiritualisten und Theosophen Fuhlung suchte.

### 2 DICHTERISCHE LITERATUR.

Erst innerhalb dieser verflochtenen Bewußtseinseinstellungen, die eben darum miteinander ringen können, weil sie irgendwo eine gemeinsame Ebene haben, zeigt die zahlenmaßig überreiche, aber an kunstlerisch belangvollen Werken arme Dichtung der Reformationszeit mit ihren absterbenden und neu werdenden Formen eine gewisse Gliederung. Erst in diesem Zu-animenhang zeigt sich auch, neben den trostlosen innerpolitischen und schlimmen außen-Jacitischen Verhaltnissen, der positive Grund für das weite Zuiuckbleiben Deutschlands auf kulturellem, namentlich aber auf dichterischem Gebiet hinter den großen westlichen Reichen Deutschland hat sich im 16 und 17 Jahrhundert, in denen das spanische Weltreich, das englische Secreich und das Somienkönigtum bluhte, dem ubrigen Abendland gewissermaßen geopfert, indem es den entscheidendsten der Konflikte, die aus der Renaissance geboren waren. zum Austrag zu bringen übernahm. In höherem Maß als das Mittelalter, in höherem Maß selbst als die Renaissance ist das Barockzeitalter Deutschlands von religiosem Erleben bestimmt. Es 1st doch mißverstandlich, mit Baesecke von der "alles Geistige verschlingenden Reformation" zu sprechen. Denn damit wird der Eindruck erweckt, als handle es sich um ein einzelnes Ereignis, das dann strudelgleich alle andern geistigen Interessen aufgesogen habe Wahrend gerade umgekehrt die starksten Krafte des Erkennens und Wollens von vornherein auf "Reformation" gerichtet waren, d. h. auf Neuformung des gesainten Lebens aus und gemaß den Renaissance-Machten eines neuartigen religiosen Erlebens. Und wenn die deutschsprachliche Lateratur des 16 Jahrhunderts den Werken der Ronsard, Tasso, Cervantes nichts Ebenburtiges an die Seite zu stellen hat, wenn sie in der neuen Modeform des Abenteuerromans, des Hirtenromans, des galanten Romans, spaterlim des Staatsromans nur als die nehmende, übernehmende sich zeigt, wenn sie keinen Shakespeare, keinen Calderon, keinen Racine aufzuweisen hat, so will das im Zusammenhang damit gesehen werden, daß die deutsche Literatur die entscheidenden Willenskrafte getragen hat, von denen die Verwirklichung der jahrhundertealten Reformabsichten in der neuen Durchformung der Konfessionen heraufgefuhrt wurde

Daß auf dichterischem Gebiet die neue Sicht des Menschen als Mikrokosmos am greifbarsten in der dramatischen Gattung erscheint, wurde bereits angedeutet Bezeichnenderweise aber sind die weitertreibenden Schopfungen dieser Gattung während der zur Rede stehenden Zeitspanne wieder religiös, ja kirchlich orientiert und im Formalen erheblich von humanistischen Errungenschaften bestimmt. Aber nicht aus einzelnen Elementen sowohl, als aus deren Zusammenschmelzung kraft des aufgezeigten neuen Grunderlebens laßt die Eigenart sich verstehen. Es liegt auch keineswegs so, daß die Passionsspiele, der Grundstock der deutschen Renaissance-Dramatik, jetzt im Reformationszeitalter, in den Jahrzehnten der barocken Durchformung, uberhaupt nicht mehr aufgeführt worden waren. Selbst für Mitteldeutschland sind solche Auffuhrungen vielmehr noch für die sechziger Jahre bezeugt, der bayrische Hof laßt sie sich noch im letzten Jahrhundertviertel vorspielen, und in Luzern, dem Vorort der katholischen Schweiz, spielen sie bis zum Jahrhundertende eine entscheidende Rolle, um dann freilich ganz in die weltentlegenen Gebirgstaler abzusinken. Aber bemerkenswert bleibt es doch, daß im Oberammergauer Passionsspiel des 17. Jahrhunderts ein Augsburger Burgerspielbuch des ausgehenden 15 Jahrhunderts und das Augsburger Passionsspiel des Meistersingers Seb. Wild von ca. 1550 zusammengearbeitet sind. Soweit es sich auf dieser Bahn um neuschaffende Fortbildung handelt, entspricht sie dem, am Jahrhundertende wiederaufsteigenden, Verlangen nach Breite und Fulle Und dies Verlangen macht sich dort sonst viel mehr in der epischen Gattung Raum; ein lehrreicher Hinweis auf den stark epischen Charakter des aus der Liturgie erwachsenen geistlichen Spiels

Die Bereitschaft, den Mikrokosmus zu sehen, kommt im humanistisch-theologischen Spiel am reinsten zum Ausdruck Ebenso das neue Gewißheitskriterium Neben dem enzyklopädischen Spiel, das die ganze Heilsgeschichte schauen lassen will, tritt die dramatische Behandlung von menschlichen Einzelschicksalen, wie sie in der Heiligen Schrift zu finden waren, immer

DRAMA

14.;

starker in den Vordergrund. Man erkennt darin unschwer den Zug vom Metaphysischen fort zum Psychologischen.

Immer wieder wird aus diesem Stoffkreis vornehmlich das Schicksal Josephs in Agypten, der keuschen Susanna, des verlorenen Sohns dramatisiert. Gewiß heßen sich gerade diese Stoffe der Konfessionspolemik dienstbar machen Aber fur welche Stoffe konnte man das in jener Zeit nicht sagen? Ein gut Teil des Reizes, den Joseph, Susanna, der verlorene Sohn auf protestantische wie katholische Dramatiker ausubten, lag gewiß in der Anregung zu psychologischer Ausdeutung Freilich, das ausgesprochene Ziel des damaligen Dramas wie der gleichzeitigen "ernsten" Literatur uberhaupt ist Belehrung - "daß Heil und Gluck daraus erwachs", ist ia nicht nur H. Sachsens Ziel beim Dichten -. Aber die Belehrung wendet sich nun doch, wenn auch meist noch ungewandt tastend, an die Selbstbeobachtung des Zuschauers und Lesers



101. Der verlorene Sohn. Kupferstich von A Durer.

Das Drama der Zeit in all seinen Entwicklungen, Rucklaufen, Überschneidungen zu verfolgen, ist im gegebenen Rahmen unmöglich. Das lehrt schon ein Blick in Goedekes Verzeichnis der einschlägigen Namen und Titel Von dem vielfaltigen Vorgang der geistigen und stilistischen Straffung und Differenzierung aber, in dem Grundlinien und Ordnungssysteme der Zeitspanne zur Erscheinung kommen, wird auch schon manches sichtbar werden bei einem Überblick über die wichtigeren Dramatisierungen zweier kennzeichnender Stoffe, der evangelischen Parabel vom verlorenen Sohn und der Moralitat vom sterbenden Menschen (Jedermann). Damit aber die stoffgeschichtlichen Zusammenhange den Reichtum an sonstigen literarhistorischen Verwebungen nicht dem Blick entziehen, sollen jeweils die bedeutenderen Dichter auch in ihrem sonstigen Schaffen betrachtet werden. Damit ruckt zugleich das historisch wichtige Phanomen der Gleichzeitigkeit von Verschiedenartigem in den Gesichtskreis.

Die Parabel vom verlorenen Sohn im 15. Kapitel des Lukas-Evangeliums spielt im geistlichen Schrifttum des Hochmittelalters und der Fruhrenaissance keine merkliche Rolfe.

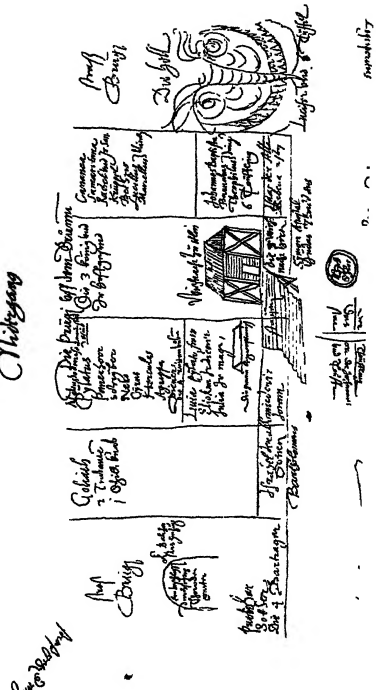
Es ist für die geistige Abgrenzung unserer Differenzierungsspanne lehrreich, was die thomanische Summe aus diesem Lukaskapitel erortert. In der Abhandlung über die Liebe Gottes behandelt sie die Frage, ob Gott immer das Bessere mehr liebe. Da erscheint das Lukaskapitel unter den Gründen, die für verneinende Antwort zu sprechen scheinen, und zwar mit den Worten: "Ich sage euch, daß größere Freude sein wird im Himmel über einen Sunder, der Buße tut, als über 99 Gerechte, die micht bedürfen der Buße "



102 Szenenbild zu Joh Rassers , Spiel von Kinderzucht" (1574) Holzschnitt Munchen, Theatermuseum

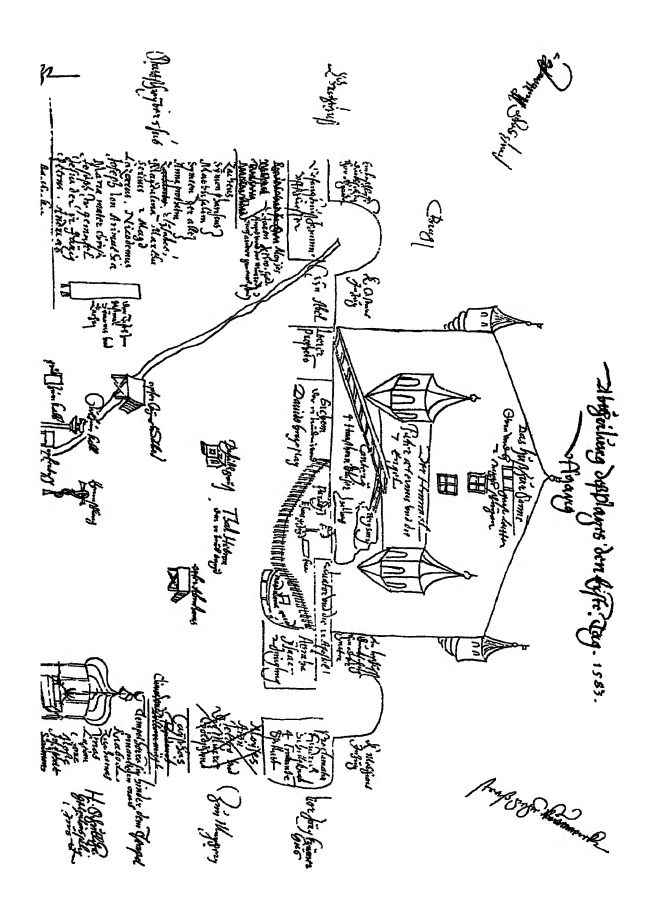
Und die Losung, die Thomas gibt. "Ob Unschuldige, ob Bußende. jene sind besser und mehr geliebt die niehr haben von Gnade Bei sonst gleichen Bedingungen ist jedenfalls die Unschuld wurdiger und mehr geliebt Es wird aber gesagt, Gott freue sich mehr über den Bußenden als über den Unschuldigen, weil meistens die Bu-Benden vorsichtiger, demutiger und glühender sich von ihrem Fall erheben " Hier ist also, was die Heilige Schrift an jener Stelle vorlegt, von den parabolischen Einzelfallen gelost, auf seine geistige Gesetzmaßigkeit durchdrungen und dem alles umfassenden Zusammenhang der Schöpfungsordnung eingegliedert. Und so fassen wir hier etwas von dem

religios-metaphysischen aristokratischen Blick auf das Wesentliche der Schopfungsstruktur, wie er die kurze hochmittelalterliche Spanne kennzeichnet Fur die Sehweise der deutschen Fruhrenaissance wählen wir eine Predigt Taulers über das gleiche Lukaskapitel als reprasentatives Beispiel Tauler legt das Evangehum aus, "daß eine Frau verloren sollte haben einen Pfennig und entzundete ine Lucerne und suchte den Pfennig". Er stellt an die Spitze seiner Ausfuhrungen die allegorische Deutung, die das Ruckgrat der ganzen Predigt ausmacht: "Diese Frau, das ist die Gottheit. Die Lucerne, das ist die vergottete Menschheit. Der Pfennig, das ist die Seele "Hier ist die Zuwendung zur Einzelseele gegenüber Thomas zeitbezeichnend. Aber es ist auch nur die Seele, was hier zum Erlebnis kommt, nichts von der dinglichen Wirklichkeit, in der die Parabel spielt. "Ach Kinder, was Wunders ist's um diesen Pfennig! Das ist wohl ein gulden Pfennig, und ist ein unermeßlich und ein unbegreiflich Ding um diesen minniglichen Pienny "Wie die Verschiebung des Schfeldes zu den empirischen Lebensumstanden neben den innerseelischen Gegebenheiten auch die außeren Gegenstande — fast mochte man sagen: das Alltagsınilieu — für literarische Erfassung zuganglich machte, das wurde in den Kapiteln des ersten Hauptteils herausgestellt Moralkatechese und Standesatire bemachtigen sich denn auch um 1500 des bisher unbeachteten Teils von jenem Lukaskapitel Predigten daruber ließ 1495 Joh. Meder drucken, dem bildfreudigen Geist der Zeit durch Illustrationen entgegenkommend. Wirkungsvoll hat dann Murner 1512 in der "Schelmenzunft" den Stoff verwertet. Hier ist auch in kräftigen Zugriff die umgangnahe Sittenkritik mit der religiosen læhre verbunden Jene ist schon in den Titelversen greifbar "Ich bin derselb verloren Sohn, Und kann uppig schandlich vertun, Was mir mein Vater gibt zu'n Ehren. Wenn ich mich dann nimm' kann ernahren I'nd ganz und gar nunm' schwimmen kann, So lauf ich heim und wein ihm dran"; Verse, die eine ganz deutungsfreie Sachcharakteristik geben. Aber der weitere Verlauf bringt die Wendung: Verwunschung der iden Schelmenrott", in deren Saus und Braus das vaterliche Gut vertan wurde, und Anruf des Vaters: Herr, sieh mich an, ich bin der Knab, Darum du stiegst vom Himmel ah", gutige Antwort des Vaters, Reuespruch des Solins und Ausklang. "Herzhebster Vater, Herr und Gott, Erbarm dich über die Schelmenrott." 1515 dichtet Murner dieselbe Parabel noch einmal in eine Ständesatire hinein, in die "Muhle von Schwindelsheim. Hier ist "das verlorne Kind, von dem ich find in Christus Lehre" als Prototyp unter die eingereiht, die all ihr Gut auf "Gret Mullerin Jahrzeit" opfern, d. h. an liederliche Weiber vergeuden. Das Evangehum sigt nur, daß der jungere Sohn in einem fremden Land sein Vermogen "durch schwelgerisches Leben" verschwendete Murner, der nach Bebermeyers einleuchtender Vermutung durch Durers Kunferstich von 1445 auf den Stoff aufmerksam geworden sein durfte, hat gerade mit dieser zweiten Gestaltung für die kommenden Dramatisierer ein willkommenes Motivbereich in die deutsche Dichtung einberogen Er steht mit dieser Wendung vom wesentlichen Lehrspruch und von der allegorischen Deutung der Parabel zu ihrem vozusagen biographischen Inhalt in seiner Zeit keineswegs allem Ein italienisches, ein



( hiterasma

Renwarts Cysat's Plan für das Luzerner Osterspiel 1583.
Vorderseite Erster Tag; Rückseite Zweiter Tag.



franzosisches Stuck aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert sowie bildliche Darstellungen, die in Frankreich ins 13. Jahrhundert zurückreichen, schildern das "schwelgerische Leben" ganz ähnlich in Wirtshausszenen mit Trinkkumpanen, Weibern und Spielern Hier ergeben sich denn wichtige Beziehungen zum Typus des verschwenderischen Sohns in der altromischen Komodie.

Die Anlage der Parabel selbst macht es nur möglich, aber keineswegs notwendig, diesen Motivkreis einzubeziehen Ihr Aufbau wird dadurch sogar entscheidend verändert, denn ursprunglich gliedert sie sich um die eine Handlungsbiegung, den Entschluß zur Ruckkehr ins vaterliche Haus. Nun aber tritt daneben, ebenso stilistisch wichtig, der Sturz vom reichen Verschwender zum Bettler. Wir gehen kaum fehl mit der Annahme, daß in jener Einbeziehung ein zeittypisches Sachinteresse zum Ausdruck kommt. Und allgemeine Sittenschilderung sowie Kinderzucht-



103 Holzschnitt aus Murners Schelmenzunft.

lehre insbesondere sind ja damals bevorzugte Stoffgebiete So bringen die Dramatisierungen des Stoffs denn auch vielfach Nutzanwendungen für das Verhältnis von Kindern und Eltern. Aber als drastische Schilderungen zeitgenössischer Sitten und Unsitten hängen sie auch zusammen mit dem weiten Bereich der ernsten und namentlich der satirischen Sittenlehren, die vom "Antikato" (vgl. S. 25) zu der dichterischen Glanzleistung der Gattung führen, dem "Grobianus" Fr. Dedekinds (1549).

Auch hier ist unter den Vorläufern neben Brant, der im "Narrenschiff" den "neuen Heiligen, heißt Grobian", geschaffen hatte, Murner mit seiner Schelmenzunft zu nennen Im XXI. Abschritt, "Die Seu kronen", wird da parodistisch das schamlose Benehmen bei Tisch vorgeführt. "Beneveneritis nobis, Herr Grobian! Sursum corda, fangt essen an! Ist schon ein Edlerer da denn ihr, Des achtet nicht, greift in das Geschirr!" Em ausführlicheres Werkchen uber diesen Stoff erschien dann 1538, "Grobianus Tischzucht bin ich genannt, Den Brüdern im Sauorden wohl bekannt", wohl die nachste Anregung für Dedekund. Aber seine "Libri duo de morum simplicatate, in gratiam omnium rusticitatem amantium conscripti" verleugnen doch auch nirgends den Zusammenhang mit den humanistischen Reformbestrebungen. In diesen ironischen, glatt gebauten, mit manchen Anspielungen auf antike Autoren gezierten Distichen kommt etwas von dem erasmischen Abschen vor der Brutalitat jener Zeit zur Gestaltung, wie denn dessen "Encomion moriae" die Art dieser Parodie vorgeprägt hat. Und verstehen wir Dedekinds Lehrgedicht nicht nur als karikaturıstısche Schilderung wirklicher Zustände — auch als solche ist es wertvoll —. Es erscheint hier, und gerade in der feinen sicheren Formgebung des einzelnen, etwas von dem Disziplinierungswillen, der die Barockisierung der Renaissance herauffuhrt. Der "Grobianus" Dedekinds gehört in die stattliche Reihe der Lehren uber Lebensformen und Lebensklugheit, wie sie seit der Zeit der Renassancebreite von den Humanisten gepflegt werden und zusehends weitere Kreise ziehen Kinderzuchten und Ehezuchten werden bald auch von Theologen verfaßt — des Menus "Oeconomia christiana" verdient hier vor Fischarts "Philosophischem Ehzuchtbüchlein" (1578) besonders genannt zu werden --. In dieselbe Reihe gehört dann auch die praktische Auswertung der hofischen Umgangsformen, wie sie aus dem "Amadis" zu lernen waren, gehören die um 1600 ins Deutsche tibertragenen "Opera historico-politica" des bereits genannten Guevara, die, wie Cohen hervorgehoben hat, ım 17 Jahrhundert "unbedingte Autoritat" genossen und noch ins 18. Jahrhundert gewirkt haben Und von ihnen geht es weiter über Harsdörffer bis zu Weise und Thomasius; das ganze ein Literaturzweig, dessen Bedeutung für die Durchformung des gelebten Lebens nicht leicht überschätzt werden kann.

Eine gradlinige Aufwartsentwicklung auf Thomasius hin läßt sich diesem Verlauf allerdings nicht eindeuten Daß für Thomasius noch etwas von der Gesamtlage in Betracht kommt, aus der heraus Dedekind schrieb, ergibt sich schon, wenn man seinen Wunsch bedenkt, daß die Universitäten einen "Professorem civilitatis morum" bestellen möchten, wenn er die Studenten rügt, die "von aller Höffligkeit und Manirligkeit

# Grobianus!

Von groben sitten / vnd vnhoffichen

geberden / Erfimals in Latein beschriben burch den wolgeleren M. Fridereum Dedekindum/ ond jegund vertenticher burch Calparum Scheide von Wormbs.

Hic nullm nerbse pudor, aut renerenta menfa, Porcorum muit gens pecuina modo



Lis wolds budinesse voo vile protest alleu das widerspil.

104. Titel der ersten Ausgabe von Kaspar Scheits
"Grobianus". Gedruckt in Worms 1551 Exemplar
der Bibliothek in Wolsenbüttel.

so gar entbloßet" sind, "daß man sie wie pecora campi annehmen und mit ihnen umgehen muß" Aber eine erhebliche Anderung des Zustandes ergibt sich schon aus der Bemerkung des Thomasius, "daß eines Teils die Hof-Manier oder Hoflichkeit, andersteils aber die Pedanterey oder Schulfuchserey einander pilegen entgegengesetzet zu werden, weil diese beiden letzteren gemeiniglich mit einer Grobheit und Unhoflichkeit pflegen vergesellschaftet zu sein". Die "politische Klugheit", die er lehren will, besteht ihm darin, "sich selbst und andern in allen menschlichen Gesellschaften wohl zu raten und zu einer gescheiten Conduite zu gelangen" Und sein rechtsphilosophisches Hauptwerk, die "Fundamenta juris naturae et gentium ex sensu communi deducta" (1705), zeigt schon mit semen 3 Prinzipien der Weltweisheit, dem Justum, Decorum und Honestum, welche Bestimmtheit hier der humanistische Rationalismus gewonnen hat, der für das ganze 17. Jahrhundert von großer Bedeutung ist die Abstellung auf eine naturliche Moral, die, unabhangig von religioser Begrundung, aus der menschlichen Vernunft allein entwickelt wird Davon kann bei Dedekind noch keine Rede sein. Fur ihn ist nicht nur die größere Anschaulichkeit des Sprechens bezeichnend Sem "Grobianus" zeigt auch, nicht ohne Zusammenhang damit, eine gewisse innere Zwiespaltigkeit. Trotz der humanistisch-padagogischen Tendenz, die wieder durch ein hochst rationales Mittel, den Spott, verwirklicht werden soll, lebt in ihm viel von der vorbarocken Freude am Drastisch-Gegenstandlichen Nur daß es nicht mehr magisch zum Verworten lockt, sondern zur Bewältigung durch den Verstand reizt. Und auch in der Stilgebung entspricht dem eine Zwie-

spältigkeit Die Ausführung der einzelnen Verse und Gedanken ist sorgsam im Bau und in der Glattung. Die Anlage des Ganzen aber ist im Grunde die Punkt an Punkt reihende der alteren Moralsatire Gerade mit diesen Zügen aber wirkte das Lehrgedicht zunächst am stärksten Casp. Scheit von Worms beseitigt durch seine Verdeutschung in Reimpaaren (1551) schon von vornheren die formale Eleganz der lateinischen Distichen Und in Aufschwellungen und Zusatzen verstarkt er den atektonischen Grundzug des Originals.

Zweierlei ist dabei noch zu bemerken. Scheits deutsche Bearbeitung entsprach Dedekinds persönlicher Neigung so sehr, daß er in einer zweiten, erweiternden Ausgabe seines "Grobianus" (1552), die nun auch der Grobiana in 260 Versen gedenkt, viel von deren Zusatzen berucksichtigte. Und in dieser Fassung wurde das Werkehen bis 1701 noch vierzehnmal gedruckt. Scheits Verdeutschung erschien zum letzten, siebzehnten Mal 1657–17. Jahre vorher hatte Wenzel Scherffer eine Alexandriner-Übersetzung geliefert, die noch 1708 gedruckt worden ist. Scheit selbst aber schafft 1553 in seiner "Frohlichen Heimfahrt" ein episch-allegorisches Lehrgedicht, das den Formungswillen nicht in der Kritik, sondern in der Gestaltung des Lebens anbahnt. Strauch, der verdienstliche Herausgeber des liebenswurdig-ernsten Gedichts, kennzeichnet es als ein "Gebilde, das sich aus den verschiedensten Vorstellungskreisen zusammensetzt: antike Mythologie erscheint bald verquickt mit christlichen Anschauungen, bald unter dem Einfluß der — auch für Scheits Mai-Lobrede bedeutsam gewordenen — neuen franzosischen Renaissancedichtung. Daneben aber fehlt es nicht an mancherlei volkstumlichen Zügen". Ergeben sich schon hieraus gewisse vordeutende Beziehungen zur Opitzschen Richtung — bedeutsam in dieser Verbindung, daß Scheit von seinem Schuler Fischart als der "beste Reimist" seiner Zeit gepriesen wird —, so sieht man in dem ausgiebigen Arbeiten mit allegorischen Gestalten eine typische dichterische Sehform des barocken Zeitalters hervortreten. Und wie hier etwa der





105/106. Holzschnitte aus der "Fröhlichen Heimfahrt" Scheits. Erstausgabe, Worms 1553

mythologische Apparat zur Verdichtung der Totenfeier in Bewegung gesetzt wird, das hat ganz die Art des Dichterkomponisten Schein aus dem Anfang des 17 Jahrhunderts. Es ist ein Vorgang aus seinem Leben, den Scheit hier behandelt hat. Als Hofmeister der Familie v. Wachenheim hatte er die kriegerischen Vorgänge um die Belagerung von Metz durch Karl V., die dadurch bedingte Flucht der Wachenheimerin, ihren frühen Tod und das Leid des Witwers miterlebt. Wie er nun diesen Rohstoff des Lebens in den neuen Erlebensformen eines christlichen Humanismus gestaltet, wie er allegorisch-epischen Bericht mit Totenklage. Ehezucht und Trostspruch verschmilzt, wie er nicht ohne Erfolg nach Uberwindung des bloß reihenden Aufbaus durch Ghederung in Vorgang, Zustand und Reflektion strebt, das ist ein beachtenswerter Fall von geistiger Durchformung des außerlich Gegebenen und überdies von dichterischer Kraft. Was in diesem Kapitel unter Barockisierung als Verstraffung und Differenzierung gemeint ist, läßt sich an diesem Beispiel gut beobachten

Humanistische Antriebe spielen nun ersichtlich bei der geistigen und gattungsmäßigen Formung der Dramen vom verlorenen Sohn mit. Nach ihrer Haltung sind sie durch den kurzen Überblick uber sittenbildende Schriften in manchem gekennzeichnet. Nur ein ganz typischer Zug muß vor der Betrachtung der einzelnen Werke noch erwahnt werden. Die Verschwendungssucht des jungeren Sohns ist in der evangelischen Parabel selbst durchaus geistlich-allegorisch gehalten. Es muß auffallen, wie die bürgerlichen Dichter des 16. Jahrhunderts gerade diese Stoffseite mit sichtbarer Anteilnahme im Sinn praktisch-ökonomischer Haushaltung bearbeiten. Da ist keine Spur mehr von der mittelalterlichen Auffassung der "milte" als adliger "Tugend" oder von der "magnificentia", die bei Thomas als "virtus" erscheint. Da ist aber auch nichts von der großzigigen Geste eines Fugger, nichts von der unökonomischen Pracht des höfischen Barock. Da herrscht ein kleinburgerlicher Sparsinn, der seinen Gegensatz nur als sinnlose, massive Völlerer sehen kann. Entsprechend erscheint die Gefährdung durch das Weib nur in der neulateinischen Dramatisierung des Humanisten als zauberischer Eros, fast wie im höfischen Hochbarock, sonst aber als plumpster Trieb des Sexus. Und nicht im gepflegten Raum raffinierter Gesellschaft, sondern im Dunst des Frauenhauses und Wirtshauses geht die Ausplunderung des Verschwenders vor sich; ganz so, wie jeder bedachtsame Bürger es ihm hatte voraussagen können. Kleinburgerliche Zucht und höfische, klerikale Zucht, das ist einer der politisch bedingten Unterschiede des 16. und 17. Jahrhunderts.

Gleich der erste Dichter, von dem ein "Prodigus"-Spiel an die Öffentlichkeit trat — denn der gegen 1510 entstandene "Asotus" des Macropedius erschien erst 1537, und die fur 1519 bezeugte Auffuhrung eines Spiels der Parabel in Colmar hat keine weiteren Spuren hinterlassen —, der ehemalige Franziskaner Burkard Waldis, nennt sich denn auch im Vorwort zu seiner "Parabel vam vorlorn Szohn" (1527) mit Nachdruck "Kangeter". Waldis, ein schwerblütiger Hesse, hat dies Stuck wahrend der livlandischen Zeit seines schicksalreichen Lebens verfaßt.

## De parabell vam vozlorn Szobn

Luce am rv. gespelet vand Christick gehandelt nha ynnholt des Teres fordentlick na dem geystiken vorstande sambt aller vins strohichete vehgelacht / Tho Ryga ynn Lyffande/Im rvy. dage des Monts Leksnary. 171. D. rrvy.



107. Titel des "Verlorenen Sohnes" von Waldis. Erste Ausgabe. Einzig erhaltenes Exemplar in der Bibliothek zu Wolfenbuttel.

Er bekennt sich ausdrücklich zu der Absicht, nicht nur die heidmsche Abgötterei des Fastelabends durch sein Spiel wenigstens in einen geistlichen Fastelabend zu verwandeln, sondern auch Gottes Wort zu brauchen wider die allerschlimmste Versuchung, nämlich den Trost der Werke "Dadurch hofft die Welt zu Hohn und Lasterung des Blutes Christi selig zu werden, dadurch hat sich das Larvenangesicht zu Rom in den Tempel Gottes gesetzt und uberschüttet und erfüllt die ganze Welt mit geistlosen Geistlichen "Wie ein Leitmotiv klingen demgemaß sechsmal im Verlauf des ganzen Stucks die. schon durch den Druck hervorgehobenen Verse auf: ,, Vth rechter gnad vnd ydel gunst / On all vnsze todont werck vnd kunst "

Es ist ein heftiges konfessionspolemisches Spiel, von einer dichterischen Kraft der Sprache und Verse, die über den Durchschnitt der Zeit erheblich emporsteigt. Gleich die Vorrede des Actors ist stellenweis von fast hymnischem Schwung. Sie setzt ein mit dem Lobpreis der Allmacht Gottes, wendet sich weiter zur Erlosungstat und geht dann zur antipapstlichen Polemik über. Nach Verlesung des Evangeliums setzt das Spiel selbst ein, das "mit Terentio gar wenig stimmt, noch mit Plauto übereinkummt, dieweil es ist kein Fabelgedicht, sondern auf die rechte Wahrheit gericht't". Aber trotz dieses betonten Abruckens von der romischen Komodie muß im Aufbau der tektonische Zug

auffallen. Nicht nur, daß hier zum erstenmal in einem deutschsprachlichen Spiel die Akteinteilung auftritt Es entspricht dem auch die inhaltliche Gewichtsverteilung. Der I Akt führt bis zum tiefsten Elend des Sohns, der II. bringt die Rückkehr und die Aufnahme durch den Vater Nun ist die "Geschichte" des I Aktes dadurch sehr viel umfanglicher, daß die Milieuszenen bei dem "Horenwirt" einen breiten Raum einnehmen Das Festgelage im våterlichen Hause im Sinn des Danteschen Paradiso als volles Gegenstuck auszubauen, das vermochte der Dichter Waldis nicht. Es wird aber noch zu zeigen sem, wieweit er unmerhin etwas Derartiges anstrebte. Sem Drama ist wie in der Aktgliederung, so auch ım innern Aufbau betont dualistisch Wir werden das als Ausdruck einer Welthaltung sowohl als auch der konfessionspolemischen Grundanlage verstehen müssen. Nicht nur Sundenleben und Gnadenakt soll in der Dramatisterung der Parabel verdichtet werden, sondern ebensosehr rechter Gnadenglaube und antichristliche Werkheiligkeit. So kontrastiert der II. Akt die Aufnahme des reuigen Stinders nicht zwar mit der Verstoßung des älteren Sohns -- das verbot die Treue gegen die Parabelvorlage --, doch mit dessen innerer Verstockung, seiner Abwendung vom Vater, seinem Versuch, durch noch strengere Werke den Hummel zu erzwingen. Aber auch diese Szene genugt nicht zur Auffullung des Aktes und zur volligen Durchfuhrung der Tendenz So tritt denn, nachdem der Actor die Ausdeutung des Spiels gegeben hat, noch emmal der Hurenwirt auf und wird durch die Lehre von der Rechtfertigung "alleyn dorch gnade und blote gunst" bekehrt. "Dar nah kam de olste Szohn als eyn Eynszedel undt ynn der vordern handt eyn staff mit eynine Crucifix, ynn der andern eynn groidt langk Paternoster [Rosenkranz], und mit denckzedeln vinne den soem synes kleydes", und nach einem schembar hymnischen Lob der Dreifaltigkeit

legt er das pharisaische Bekenntnis ab., Ick daneke dy, GOTT, dat ick meht bin Eynn sunder, als alle mynschen synn " Nach ihm spricht der Hurenwat das demutige Sundenbekenntnis des Zollners aus dem Lukasevangehum. Dann beschließt der Actor Nun erst wird auch in seiner tektonischen Bedeutung sichtbar daß den I Akt ein kontrastierendes Gesprach zwischen dem jungeren und dem alteren Sohn eroffnet Die breiten Allegoresen des Actors lahmen fruikch den dramatischen Ver-Luif, nicht eigentlich aber die Spannung Und auch wenn der burgerliche Hausvater auf einem Hohepunkt des Geschehens, bei der Auseinandersetzung mit dem alteren Sohn, die Worte spricht: "Mit hemmelbroedt will iek ohn spyszenn, Myn ewige gnade ohm bewyszenn. Myn hilgen geyst will ick ohm geuenn. Dat he nicht valle ynn dussem leuenn", so wirkt das nicht sowohl wie ein Aus-der-Rolle-Fallen als wie ein Durchdringen zum Zentralen Es gehort etwa zusammen mit dem mehrstimmigen Singen von Psalmen vor und nach dem I Akt, der Benedeiung zum Schluß des II. Aktes Besonders auffallig aber zeigt sich die dualistische Anlage darin, daß der Schlemmerszene des I Teils das minisch-musikalisch dargestellte Festmahl des Vaters entspricht. Und weiter: dort wird das verbreitete, auch in Fischarts "Truncken Litanei" wiederkehrende "Schlemmerlied", gesungen "Wie soll ich nuch ernahren, ich armes Bruderlein", hier das "Te Deum", "Jesus Christus, unser Heiland", und, nochmals hervorhebend, nach der Be-



108. Niklaus Manuel Deutsch. Selbstbildnis. Bern.

kehrung des Hurenwirts der 129 Psalm. Vollig homogene, angemessene Formen hat Waldis gewiß noch nicht gefunden Aber unverkennbar ist der kraftige Ansatz zur Hinüberformung des heilsgeschichtlichen Spiels zum persönlich weltanschaulichen Drama Und ebenso unverkennbar ist das Streben nach dem renassancehaften Stiltypus und nach antithetischem Aufbau. Daß diese literarhistorisch wichtigen Züge an der tendenziösesten Dramatisierung der Parabel erscheinen, verdient eigens hervorgehoben zu werden.

Das Fastnachtsspiel wurde in dem Jahrzehnt des heftigsten Kampfs überhaupt vielfach antikatholischer Polemik dienstbar gemacht. Und auch da sind lehrreiche Beziehungen zur moraldidaktischen Dichtung zu beobachten, die eben im Kampf der Konfession ihre Verstraffung und Einstellung auf ein bestimmtes Ziel gewinnt. In Basel hatte um 1510 der Buchdrucker Pamphilus Gengenbach eine Fastnachtsrevue spielen lassen, "Die zehn Alter dieser Welt". Da herrscht der Ton der katholischen Renaissance-Moralitaten. Ein Einsiedler geht die Reihe der zehn Alter ab vom zehnjährigen Kind bis zum Hundertjährigen, veranlaßt jeden einzelnen, sich selbst zu charakterisieren und "unterweist" dann in langerer Moralisation die einzelnen Alter und damit "alle Welt". Von Wickram ein wenig erweitert und belebt (1531), wurde das Spiel bis 1681 immer wieder gedruckt; ein bescheidener Ersatz für ein "großes Welttheater", das Deutschland nicht hervorgebracht hat. Wenn ein weiteres Fastnachtsspiel Gengenbachs, die "Gauchmatt", ahnlich wie Murners Satire die Venusnarren verspottet und dabei auch die antiken Göttergestalten glücklich einbaut, so rührt der politisch gewendete "Nollhart" (1517) schon bedeutsam an die auch für Zwingli entscheidende Frage des Reislaufens der Schweizer. Die politische Grundhaltung der Schweizer, im Drama eindrucksvoll durch das Urner

Tellenspiel (um 1510) eingeleitet, bleibt auch noch weiterhin fur das Drama dieses Stammes bezeichnend, wie sie in der Zwinglischen Reformation eine erhebliche Bedeutung hat. So vereinigt denn die spielartige Flugschrift "Die Totenfresser", die bei Gengenbach gedruckt. vielleicht auch von ihm verfaßt wurde, konfessionelle Leidenschaft mit politischen Motiven Nach Umfang und Intensitat bringt diesem Stoff eine gewaltige Steigerung der begabteste Schweizer Dichter antipapstlicher Fastnachtspiele Nik Manuel, eine Hauptstutze der antikatholischen Reform in Bern. Seine "Totenfresser" (1522) verhohnen mit packender, aufreizender Drastik nicht nur die Totenmessen als widerchristliche Geldquelle sundenuberladener prasserischer Pfaffen Sie bekämpfen weiter die Schweizer, die in der papstlichen Garde Dienst nehmen, kontrastieren die Türkennot mit der Herrschsucht des Papstes, der "aller Listen" zu bedurfen erklart, um gegen die christlichen Staaten zu kriegen. Sie wenden sich an die Bauern zum Aufruf gegen den Papst, stellen Apostel und Kurie gegeneinander und schließen mit einem sprachstarken Gebet des "Doctor Lupolt Schuchnit", das noch einmal alle Anliegen zusammenfaßt Noch handgreiflicher ist desselben Manuel "Ablaßkramer" — er trägt den vielsagenden Namen Richardus Hinterlist —, der, wohl nicht für die Aufführung bestimmt, 1525 gedrückt wurde. In den Kreis um Manuel weist auch das Berner Spiel von 1530 "Elsli Tragdenknaben", das den verbreiteten Stoff vom Eheprozeß mit einer Spitze gegen das katholische Chorgericht behandelt Wir sehen in der Schweiz trotz der gleichen Tendenz doch einen engeren Zusammenhang mit dem alteren Fastnachtspiel gewahrt. Und damit hangt zusammen, daß hier die Umsetzung der Tendenz in Bild und Handlung wie ungezwungen sich ergibt. Bei Waldis dagegen schiebt sich spurbar an Stelle der revuehaften Bildfolge die geistige Konzentration zu innerlich dramatischer Form. So kundigt sich hier bereits landschaftlich an, was später sich vornehmlich konfessionell differenziert: die Scheidung der überkommenen dramatischen Gattung in Problemdrama und Schauspiel.

Das konfessionelle Tendenzdrama, eine Keimzelle der weltanschaulichen Tragodie, ist doch selber noch als Lehrspiel und als praktische Agitationsliteratur zu verstehen Es berührt sich mit den Kampfdialogen und -traktaten wie mit den historisch-politischen Liedern, fur die das zweite Jahrhundertviertel eine Blütezeit wurde Aus dem Tag und fur den Tag entstanden, fassen diese Lieder die großen und kleinen Ereignisse der Zeit, Turkennot, Kaiserkriege, Lokalfehden und Landsknechtsstreitigkeiten mit ungleicher sprachlicher Gewandtheit in gelaufige strophische Formen. Zwischen Tendenzschrift, Ballade und der neu entstehenden Form der Zeitung stehend, erreichen sie selten dichterische Geschlossenheit, neigen zur Langatmigkeit, verweilen beim faktischen Einzelzug und ergehen sich anderseits in allegorisierender Typik. Manche Formmittel sind aus dem Meistersang entlehnt. Ihre Lebenskraft liegt meist im parteusch-sachlichen und im sanglichen Interesse Zwinglis in jedem Sinn klassisches Kappelerlied steht einsam. Waldis ist einer der namhaftesten Autoren dieses Bereichs. Er hat zu dem heftigen Schriftenkampf, der sich gegen 1540 um Heinrich d. J. von Braunschweig entspann, 4 "historische Lieder" beigesteuert, auch sie Zeugnisse der sprachlichmelodischen Verskunst des Dichters, namentlich die Kontrafaktur zu dem Liebeslied "Ich stund an einem Morgen". Nach einer tendenzlosen Bearbeitung des "Teuerdank" (1553), die bis 1596 noch dreimal aufgelegt werden konnte, wohl nicht zuletzt wegen der verstechnischen Besserungen des Bearbeiters, folgte 1554, wenige Jahre vor seinem Tod, noch einmal eine große antikatholische Arbeit, eine Übertragung von Naogeorgs Hexametergedicht "Regnum papisticum" (1553) in deutsche Reimpaare. Der Titel verspricht eine Beschreibung des Papsts "mit seinen gelidern, leben, glauben, Gotts dienst, gebreuchen und Ceremonien", und der





109/110 Holzschnitte von Virgil Solis zum Aesop. Chersetzung von Hartman Schopper. Frankfurt a. M. 1566.

Titelholzschnitt, die Krönung des von Kardinalen umgebnen Papstes durch den Teufel, zeigt noch deutlicher die innere Verwandtschaft mit der antipapstlichen Polemik der zwanziger Jahre. Es ist überhaupt nicht so, daß die oben angemerkte Durchdringung der protestantischen Frommigkeit mit Zugen der katholischen Aszese auch auf das dogmatische und kirchenregimentale Gebiet hinuberwirkte. Es handelt sich auch da wieder um Wandlungen der Erlebnisformen, nicht der Erlebnisgegenstande. So ist auch im literarhistorischen Bereich durchaus kein Schwinden der antikatholischen Streitschriften gegen die Jahrhundertmitte festzustellen. Das Augsburger Interim bringt der konfessionspolemischen Literatur sogar neuerlichen Antrieb. Wohl aber kommt neben ihr seit den dreißiger Jahren andersartiges Schaffen wieder ausgiebig zu Wort.

An Kunstdichtung oder Unterhaltungsliteratur haben sich freilich Männer wie Waldis nicht beteiligt. Aber in seinem "Esopus" (1548) hat er ein Werk geschaffen, das seine eigenartig humanistisch volkstumlichen pådagogischen Neigungen ohne grundsätzliche konfessionelle Bezugnahme zur Versgestaltung bringt.

Seit Boners "Edelstein" geht der breite Zug der Fabeldichtung durch die deutsche Lateratur, und zu der "Romulus"-Paraphrase des Phadrusschen Aesop, der Steinhowelschen "Aesop"-Verdeutschung, die seit Ende des 15 Jahrhunderts in Druck kamen, trat in der Zeit der heftigsten religiosen Auseinandersetzungen die Sammlung lateinischer Humanistenfabeln, die bei Dorpius in Löwen 1514 erschien und noch haufig gedruckt wurde, seit 1520 vermehrt um 233 Fabeln Luther hat die "fabulas Aesopi" oft empfohlen und 1530 eine Verdeutschung begonnen, die freilich erst nach seinem Tode gedruckt wurde Schon 1534 war dann auf Grund des "Dorpius" die erste kleine Fabelsammlung des namhaften lutherischen Theologen und Kirchenheddichters Erasmus Alberus erschienen In der Ausgabe von 1550 wurde dann die Zahl der Stucke von 17 auf 40 erhöht Waldis bietet 400 Fabeln Wieder zeichnet er sich durch die wohllautende Verschktion aus. Aber an plastischer Vergegenwärtigung übertrifft ihn Alberus Ich stelle nebeneinander, wie beide die Fabel vom Wolf und Lamm einleiten:

#### Waldis I 2

Ein Wolf het gelaufen in der sonnen Und kam zu einem külen bronnen Als er nun trank, sich weit umbsach Ward er dort niden an dem bach Eins lambs gewar, das auch da trank. Gar zormglich der wolf zusprank Und sprach: Du trübst das wasser mir, Daß ich nicht trinken kann für dir.

### Alberus 6

Wenn man will gehn ins Hessenlandt, Von Franckfurt, zu der Imcken handt. Ein groß gebirg reycht biss an Rhein. Und in das Hessenlandt hinein, Vom Mayn ligt zwo meil oder drey, Was etwan da geschehen sey, Und was ein Wolff da hab gethan, Will ich jetzt kurtzlich zeigen au.



111 Holzschnitt zu der "Fabel des Esels mit der Löwenhaut" von Hans Sachs

Unter den sonstigen Fabelschreibern der Zeit ist H. Sachs der namhafteste Mögen indessen die Sammlungen von Waldis wie von Alberus bis zum Ende des Jahrhunderts gedruckt sein; die Fabelgattung. schon als solche zum Vortrag kleinburgerlicher Moral geeignet, hat wohl ihre Bedeutung für die sittigende Straffung gewisser Stande etwa in Melanchthons Sinn, aber sie liegt doch abseits von den geistigen und literarischen Vorgangen, die fur die Barocki-

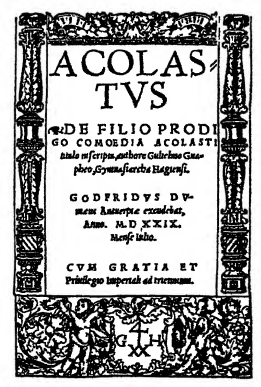
sierung der "Zeit" entscheidend werden. Und diese fuhren gerade von der horizontalen Tatsachengnomik, wie sie für die handwerkerliche Schicht des Renaissancegeschehens ungemein bezeichnend ist, fort zu irgendwie gearteter Einordnung und weiterer Zielstrebigkeit

Das Drama vom verlorenen Sohn, das zeitlich auf Waldıs' Fastnachtsspiel folgt, lenkt den Blick von diesem Bereich, dessen Werke vorzüglich als Willenssymptome betrachtlich sind, hinuber auf eine Schaffensebene, wo die zukunftsvollen literarischen Krafte wirken. Der "Acolastus" des Niederländers Gnapheus (1529) ist eine lateinische Verskomodie, die weit uber die Ansatze eines Wimpheling und Reuchlin vordringt in der Gestaltung des frei gewahlten Stoffs mit der Technik der altrömischen Komödie. Die uberlegene Bewußtheit des Dichters, der echt humanistisch auch diese Gattung gepflegt zu sehen wunscht, kommt in der klassischen Vorrede zum Ausdruck. Und sein Beginnen war erfolgreich. Nicht nur, daß der "Acolastus" bis zum Ende des Jahrhunderts an 50 Neudrucke in den Niederlanden, Deutschland, Frankreich, England erfuhr. Er wurde auch der Ausgangsort einer neuen Gattung, die tief in die Dichtung des Barockzeitalters hineingewirkt hat: das biblische Schuldrama Aus unmittelbarer Anregung durch Gnapheus entstanden die "Susanna" des Anhangers der Baseler Reformation S Birck (1532) und der "Josephus" des niederlandischen Katholiken Crocus (1535) Die erste Verdeutschung des "Acolastus" lieferte Zwinglis Freund Binder, Großmunsterschullehrer in Zurich (gedr. 1535) Ihm folgte Wolfgang Schmeltzl (1545), Lehrer am Wiener Schottenkloster, der im Anschluß an den metrisch experimentierenden P Rebhuhn auch eine "Hochzeit zu Kana" und eine "Susanna" verfertigte — ubrigens trotz seines anmutigen "Lobspruchs auf die Stadt Wien" (1548) mit seinen unbeholfenen Spielen nur ein sehr bescheidener "österreichischer Hans Sachs". Die eigentlichen österreichischen Literaturkrafte gingen gewiß nicht in die Richtung burgerlich-meisterischer Kunst, wenn dort auch der Meistersang in jenen Jahren zahlreiche Vertreter hatte - Noch 1627 wurde im Thurgau eine Bearbeitung des Binderschen "Acolastus" aufgeführt. Und von den sonstigen Dramatisierungen dieser Parabel haben zum mindesten die Ackermanns (1536) und Bohemus' (1618) den Gnapheus stark benutzt.





Aber nicht nur wegen der Emwirkung auf die weiteren Dramatisierungen des Acolastus-Stoffs ist Gnapheus bemerkenswert. Er hat mit seinem Werk entscheidende Antriebe für die ganze weitere Geschichte des deutschen Dramas gegeben Und hier kommen die Antriebe nun wirklich einmal aus dem ausgesprochen literarischen Gebiet; aus dem schmalen Streifen der humanistischen Schriftstellerei, der eben jetzt von der konfessionspolemischen Literatur überflutet zu werden drohte Es erinnert an ein oben angefuhrtes Wort des Erasmus, wenn Gnapheus im Widmungsschreiben erklart, er habe in der Behandlung und Stilisierung des Stoffs dafur gesorgt, daß die "Sycophantae" keinen Anhalt fur Verleumdungen fanden, die "literatores pii" aber - und das sind doch wohl nicht nur die "Sprachlehrer", sondern vornehmlich die gottesfurchtigen Lehrer der Dichtkunstreichlich Stoff fur Belehrung und Hinweis Und auch was sonst in diesem Vorwort erörtert wird, dreht sich um Fragen der Dramendichtung, nicht der Weltanschauung. Wir haben in der Tat in den Spielen von Waldis und Gnapheus dichterische Verkörperungen zweier entscheidender Barockisierungskrafte: weltanschauliche Entscheidung und literarische Formung



112. Titel des "Acolastus" von Gnapheus.

im spezifischen Sinn. Denn obwohl schon seit 1523 Luther zugewandt und später offenbar den Reformierten sich zuneigend, hat Gnapheus die Parabel doch ohne jede konfessionelle Zuspitzung behandelt und sie zu einem burgerlichen Charakterschauspiel gemacht. Bezeichnend schon, daß der altere Sohn bei ihm überhaupt nicht erscheint. Überall handelt es sich um Sohn und Vater in ihrem persönlichen Menschsein und in ihrer Zusammengehörigkeit.

Das in manchem Sinn humane Stuck baut sich in 5 geschlossenen Akten auf. Der 1. mit der Schurzung des Knotens, der 5. mit der Lösung sind die umfangreichsten. Sie runden sich aufeinander zu und umfassen in smuvollem Bogen die mittleren Akte, die den Acolastus im Genußleben zeigen und bis zu seiner tiefsten Demütigung führen. Dabei wird er nicht nur in verschiedene "Bilder" hineingestellt, sondern in eine zusammenhängende Nebenhandlung hineingezogen, und mit Sicherheit und Sauberkeit wird das Gesamtgeschehen durch das Zusammen- und Gegeneinanderspielen des Acolastus und Pamphagus bewegt. Ein derartiges "mikrokosmisches" Spiel wird man in Deutschland vor Gnapheus nicht finden. Pamphagus selbst erscheint mit der kleinen Welt von Charaktertypen aus der romischen Komödie, die sich in eigenen Szenen vor dem Zuschauer ausbreitet; gewiß also nach fremdem Vorbild stilisiert, aber ebenso gewiß von eigenem kecken Leben bewegt Herrscht bei Waldis in den Weltszenen der radikale Pessimismus Luthers, in der jähen Handlungsführung eine fatalismusnahe Auffassung des naturlichen Bereichs, so gestaltet der bei den Brüdern vom gemeinen Leben geschulte Humanist mit besonderer Liebe den psychologischen Verlauf der Verführung, zu der der Wille seine Zustimmung gibt; hier und dort eine Andersartigkeit, die nicht einmal für direkte Gegensätzlichkeit Raum laßt. Kunstvoll wird die Handlung in wechselnden Bewegungen und sich steigernden Spannungen vom mitteltonigen, lachend drohenden Beginn des 2. Aktes bis zum Zusammenbruch am Ende des 4 empor- und niedergetrieben. "Trau ganz auf dich. So wirst du glucklich und selig" und "Glaub dem Antlitz der Fortuna nicht mehr als dem haltlosen Wind", das sind hier und dort die Worte des Acolastus.

Das Innenspiel - man könnte es eine Sittenkomodie vom bestraften Verschwender nennen - ist nun keineswegs durch die bloße Personalunion in der Acolastusgestalt mit dem "Rahmenspiel" verbunden. das denn ein bürgerhehes Rührstück vom nachsichtigen Vater heißen durfte. Gnapheus hat das Spiel vom lmearen Verlauf zu einer Anlage mit Vorder- und Hintergrund entfaltet. Zu Beginn des 1 Akts erwagt der Vater Pelargus mit dem Freund Eubulus, wie er sich gegen den unbändigen Sohn verhalten soll Die 2 Szene zeigt den Sohn im vorbereitenden Gesprach mit seinem Freund Philautus — ob es sich bei diesem um eine allegorische Personifikation der Eigenliebe handelt, das bleibt in der Schwebe — Erst in der nachsten Szene treten sich Vater und Sohn zur großen Auseinandersetzung gegenuber, jener mahnend besorgt, dieser nachgrebig in Worten und sachlich verstockt. Überfreudig und durstig nach ungebundenem Sinnengenuß macht er sich mit Philautus auf den Weg Den 2 Akt eroffnet ein witzwortreiches Bild aus dem Lebenskreis, in den Acolastus eintreten will. der verarmte Pantolabus gibt sich bei dem vielerfahrenen Pamphagus in die Lehre Dann tritt Acolastus mit Philautus auf, nimmt von ihm Abschied — ein wohl eher technisch begrundeter, als allegorisch bedeutsamer Vorgang -, und wie er dem neuen Leben eine sapphische Ode auf den Genuß entgegensingt, hemerken ihn die beiden Gauner, und Pamphagus nimmt ihn in seine Obhut Er wird in das Gasthaus des Kupplers Sannio geführt, und mit den ersten Vorbereitungen für Gelage und Venusdienst schließt der Akt. Im tolgenden wird die tiefenhafte Konzeption des Stücks besonders greifbar. Ein Monolog der Magd zeigt das Treiben des Hauses in deren Gesichtskreis. Leis, die schonste und tenerste von den Damen Sannios, kommt und erkundigt sich nach dem neuen Liebhaber. Von der Auskunft befriedigt macht sie sich zu ihm auf. Die nachste Szene aber spielt im vaterlichen Haus, wo der Freund den sorgenvollen Vater tröstet Dieser einfache Zug bewirkt, daß die ganze Innenhandlung sich vor bedeutsamem Hintergrund fortspielt. Sie führt zunachst über eine weitere Dienerszene zur Liebesszene zwischen Acolastus und Lass und erreicht darin einen Höhepunkt.

Die literarhistorische Bedeutung dieser Szenengruppe ist bisher doch wohl nicht gebührend gewürdigt. Es ist hier namlich nicht weniger vollzogen als eine Hinwendung der plautinischterenzischen Formen erotischen Ausdrucks zum geistig-sinnlichen Spiel des Eros, wie es in der deutschen Literatur des Barockzeitalters seit dem Ende des Jahrhunderts einen der bestimmenden Zuge darstellt. Eine völlige Durchbarockisierung ist freilich noch nicht erreicht, und sie konnte bei der padagogischen Grundeinstellung des burgerlichen Lehrerhumanisten vom Dichter auch gar nicht angestrebt sein. Das laßt nur um so deutlicher den Zwang der geistigen und literarischen Konstellation zur barocken Verstraffung und Differenzierung erkennen und macht es ratsam, den Blick von hier aus ein wenig in die Runde gehen zu lassen.

Ein niederlandischer Lyriker ist es, der diese Ansatze stürmisch weitertreibt: Joannes Secundus in seinen 19 "Basia" (1539). Mit Recht hat Schroeter hervorgehoben, daß auch dem "heben, heiligen, großen Küsser", wie Goethe den neulateinischen Dichter nannte, "das seelische Hauptferment der ratselhaften Macht und Allgewalt verborgen geblieben 1st, wie sie etwa Goethe fur Frau von Stein empfand". Aber mit allem Nachdruck muß betont werden, daß damit kein Zuruckbleiben hinter Goethe festgestellt sein kann, sondern das Bewegtsein auf verschiedenen Bahnen Nicht mit Goethe, sondern mit Hofmannswaldau gehört Joannes Secundus zusammen, so gewiß eine Parallelenjagd nichts für derartige Fragen ergibt. An der griechischen Authologie und den romischen Erotikern, namentlich Catull, hat der Neulateiner sich geschult, Formen zu finden, in denen er das Ergriffensein durch die "Forma" der Frau verdichten konnte Und seine Gedichte sind hochst gekonnte sprachlich-rhythmische Formungen jener geistig-sinnlichen Besessenheit des Ich durch die leibliche Schonheit eines Du, das eben als Du noch in der gluhenden, berauschenden Verschuielzung im tiefsten von marmorner Ferne bleibt. Vom Intellekt und von den Sinnen her wird hier erleht und gestaltet; auch da noch, wo empfindsam weiche Tone sich vernehmen lassen. Die Rangordnung dieser heterogenen Arten des geschlechtlichen Eros zu bestmimen, ware Aufgabe einer Wertelehre Der Literarhistoriker hat nicht das mindeste Recht, eine private und durch seine eigene geschichtliche Lage bedangte Entscheidung darüber in seine Darstellung einzuschwärzen oder gar unversehens die willkuiliche Ethoswertung in eine asthetische Wertung zu verwandeln. Dagegen hat er die Pflicht, die sachlich-historischen Faden zu sehen, die den "barocken" Typus mit dem Minnesang verbinden über die Renaissancejahrhunderte burgerheh-standischer seelenhaltiger Liebeslynk hin. Es ist auch nicht zu verkennen, daß bei Joannes Secundus die sinnenhaften Bestande der antiken Erotiker überwiegen, daß bei ihm der kunstvoll

gezuchtete Ernst des intellektuellen Spiels mit den sensuah-tischen Kraiten eist anzeleut ( »), mit in die ordnende Mitte bildet

Davon findet sich sogar schon im "Acolastus" mehr Augenblicksweise ist dert der Juighag in em Sinn Verschwender, den die deutschsprachlichen Dramatisierungen des Stoffs den auch Binders I I setzung und mit ihnen die handwerklich-burgerlichen Kreise nicht kennen, er verschwendet sich sel mit Lust. Und etwas von den Gipfeln harocker Polaritat taucht auf, wo er sich tragen laßt von d Sphinzzauber der "Forma" und doch vollig klar sieht, von welcher Art die Gottin ist, die zu i herabgestiegen kam. "O Lust des Lebens, o der Gotter Wonnen! Wie alles sich mir fruhlugshaft verkliwas an dir und was um dich ich erblicke! Ja wert bist du, daß ich dir freudig lohne. Was forderst e Ich gebe alles dir "

Das ist freilich keine Seelenehe. Aber von "Euriolus und Lucrezia" über das angefuh erasmische Gesprach geht es auch zu dieser Szene hin. Und weiterhin erfahrt in der neulat nischen Lyrik die ganze lyrische Gattung Ethos und Geprage, wahrend das überkomme deutschsprachliche Lied in herbstlichem Reichtum und Formzerfall vergeht. Hier erliegt d Wort der uppig rankenden polyphonen Vertonung Die Zeit der zahlreichsten Textdrucke doch zugleich die Zeit vernichtenden Zersingens Vergleicht man die Gedichte in dem Zustar wie die Liederbucher des Jahrhunderts sie uns erhalten haben, mit der gleichzeitigen lateinisch Kleinlyrik, so ist die typisierende, nicht selten ein wenig gedrechselte animalische Innigk dort, die außerseelische, rhetorische Zucht, die literarische Bewußtheit hier unverkennb Über den eigentlichen Sinn und dichterischen Wert des primitivistischen Singgebrauchs 1 darf es nach den Ausfuhrungen des ersten Teils weiter keiner Worte. Und es berührt die liter historische Tatsache gar nicht, daß mit dem Fortgang ins 16. Jahrhundert der schöpferisc Wille zunehmend abgehobenem, literarischem Schrifttum sich zukehrt. So bleibt auch v jener Entkraftung in der Lyrik das Kirchenlied verschont, das Luther mit wenigen Helfern schopferischer Umbildung des katholischen geistlichen Liedes erstellt hatte (erstes "Gesai buchlein" 1524). Es war ein neuer und in gewissem Sinn ein literarischer Liedtypus, den als Grundlage der weiteren Kirchenlieddichtung hingestellt hatte; formal an die einfacher Strophen des zu seiner Zeit gewohnten deutschen Liedes sich anschließend, gehaltlich al etwas durchaus Neues. das Bekenntnis- und Lehrlied der im Kampf sich bildenden Gemein-Eine eigene Art barocker Zusammenfassung hat sich hier verwirklicht und ist literarisch namentl auf diesem Gebiet 11s 17. Jahrhundert hinubergetragen. Man könnte sie vielleicht als religi burgerliche Heroisierung bezeichnen. Erst 1537 versuchte man, dem katholischerseits etv an die Seite zu stellen Aber nicht nur Vehes "Gesangbuchlin", das damals erschien, mul auf diesem wesensfremden Gebiet zurückbleiben Die folgenden, umfangreicheren Sammlung konnen aus dem Kielwasser des lutherischen Kirchenliedes nicht herausdringen. Das w entscheidend anders erst gegen Ende des Jahrhunderts, wo jesuitische Krafte dem religiö Lied fur die deutschen Katholiken neue, eigene Formen finden. So bleibt das Kirchenlied 1 seinem lehrmäßig gehaltenen, aber doch schon stark weltanschaulich bewegten Gehalt ( wichtigste unmittelbare Beitrag lutherischer Geistigkeit zur Dichtungsgeschichte des 16. Ja hunderts, einer der wichtigsten Zweige ferner der deutschsprachlichen schopferischen Ditung wahrend dieser Jahrzehnte --- daß seine Kräfte gegen Ende des Jahrhunderts erlahm und aus neuen Quellen aufgefrischt werden mußten, braucht hier nur gestreift zu werden Aber auch demgegenüber bleibt bestehen, daß bis zum Amadis und zu Fischart hin die a schlaggebenden literarhistorischen Geschehnisse sich in der lateinsprachlichen Dichtung v ziehen, eine Tatsache, die nicht darum verschleiert werden darf, weil wir heute der n lateinischen Dichtung meist sehr fremd gegenüberstehn. Sie soll auch hier nicht in dem U

fang aufgerollt werden, den sie ihrer Bedeutung nach zu beanspruchen hat, abgesehen von anderem fehlen dafur gegenwartig noch die Vorarbeiten

Darauf aber wenigstens ist hinzuweisen, daß neben der lateinsprachlichen Dramatik, die meht nur die Grundlage fur das deutsche Barockdrama schafft, sondern auch selber weiterhin Kunstwerke von Rang hervorgebracht hat, die überwaltigend zahlreiche lateinische Lynk in den immer erneuten Anstößen einer scheinbar rein technischen Übung die Barockisierung der Renaissancedichtung hat durchbilden helfen. Im Gelegenheitsgedicht, das diese Kreise jetzt tur zahllose freudige und traurige Gelegenheiten des taglichen Lebens uben, im Stadtegedicht, dessen Höhe wohl die "Urbs Noriberga" des Eobanus Hessus (1532) darstellt, findet man den Weg von der Gebrauchsliteratur hinuber zur Kunstdichtung. In dem andern bevorzugten Stoffkreis sucht man sich der religiösen Fragen formend zu bemachtigen, und es ist bezeichnend, daß hier Katholiken mit Protestanten wetteifern In Elegien und Carmina bildet sich die deutsche Renaissance zum Sinn fur die ungegenstandlichen Forderungen, die Versform und Gattung von sich aus stellen Aber nicht in Dispositionsbereitung erschöpft sich der Ertrag des rastlosen Bemuhens, das vom Technischen her zu neuer Dichtart rüstet. Neben den Niederlander tritt der Hesse Petrus Lotichius (Elegien I. Buch 1551) Sein dichterischer Horizont ist weiter, seine dichtensche Kraft nicht so sehr polare Intensitat als polare Wehmut Auch er kein barock durchdisziplimerter Lyriker, aber mit seiner gekonnten formalen Distanzierung des zartlichen Erlebens einer von denen, die erheblich für die Straffung der zerfließenden Renaissancebreite wirken. Das geschah wahrend seiner letzten Lebensjahre in Heidelberg, dem spateren Sitz des Lingelsheimschen Kreises und damit der Wiege von Opitzens Ruhm.

Wohl ist unleugbar, was Hankamer sagt. "Wie stets bei vollendeter Sprache dachte das ausgebildete Mittel gelaufig vor und erklart uns den Eindruck der "Modernitat" der lateinischen Humanistendichtung." Aber dieser Eindruck ist doch nicht ganz trugerisch. Das deutschsprachliche Renaissanceschrifttum und die sich barockisierende neulateinische Literatur deutscher Dichter ruhen auf verschiedenen Ebenen. Es war ersichtlich ein ganz bestimmter Formwille — Form nicht nur auf die sprachlichen Umrisse, sondern auf die geistige Auffassung der Wirklichkeit bezogen -, der in eben dieser Sprache dichten ließ Gerade wegen ihres unuberwindlichen Freundheitscharakters mochte die "andere" Sprache denjenigen wunschenswert erscheinen, die von der magisch-primitiven Verbundenheit mit den animalischen, vielleicht sogar mit den organischen Wirklichkeiten dieser Welt weg zu einer geistigen, und das heißt nun einmal unorganischen Bewaltigung der Wirklichkeit strebte. Dieser Strom fullt die Barockzeit nicht allein aus — er tragt, was immerhin bemerkenswert sein durfte, auch die machtvollen mechanistischen Tendenzen der Zeit, ist also ebensowenig wie der Humanismus auf eine bestimmte "Weltanschauung" festzulegen— Neben und unter ihm geht, streckenweise sich tief damit vermischend, der magisch-mystisch-spiritualistische, organisch-seelenhafte. Und der verwortet sich zum guten Teil in deutschem Sprachstoff, auch dadurch den Zusammenhang mit der deutschen Frührenaissance wahrend. Ihm geschieht aber nicht Unbilliges, wenn von der Tat sache gesprochen wird, daß jener andere, auf Schichtensonderung und Distanz gerichtete, auf Intellekt und disziphniertes Konnen gestellte Bereich für die literarische Durchformung der deutschen Barockspanne das Ausschlaggebende gezeitigt, daß er im 16 Jahrhundert die starksten Dichter sinnvoll durchgepragter Gebilde aufzuweisen hat,

Noch eins ist in diesem Zusammenhang zu erwähnen. Lotich, der an dichterischem Wert nicht hinter einem Ronsard zurucksteht, scheint nach seiner seehschen Struktur dem wehmutig idyllischen Holty nicht

unverwandt. Aber seine Elegien, Carmina, Eclogen sind keine Hainlyrik. Seine Situations- und Gebenschentsgedichte — Schilderungen seines Lebens im Feld etwa. Abmahmung vom Kriegebet st. An den Mehr bei einer nachtlichen Reise, Klage über den Tod des Micyllus an Mehrichtlichen — den Leisen das erne bare umgebende Leben mit den Kategorien der neuen humanistischen Kultur und Lesen zuglaub das lehsbewußtsein als letztes Kriterium dichterische Wirkhehkeit werden. Unverkeinbar sind die emptind-amen Einschlage, aber sie geben sich mehr ummittelbar, sondern rhetorisch beherrselt. Und in den wenigen, aber vollendeten Liebesgedichten schwingt die Zartlichkeit des seelischen Einpundens mit dem geistigen Formenkonnen in anmutigem Wechselspiel um die schillernde Mitte des lattersußen Fros. Es ist sehwer zu entscheiden ob die fromme Demut dieser barocken Gebilde eine individuell-schopterische Abwandlung darstellt oder vorbarocken Bestand. Die Verdeutschung eines typischen Beispiels die ser Kunst mag das Gemeinte verauschaulichen, wofern man sich gegenwartig hält, daß die heutige deutsche Sprache so wenig wie die des 16. Jahrhunderts dem letzten Wollen des Dichters gemaß ist.

Die Sonne, Lichtes Schopfer, sinkt, es theht der Tag. Die Sonne gießt mir, eine andre, goldnen Glanz. Melissa, wie den Rosengarten sie mit Naß Benetzt, sie über Hesperus den hellen schon, Melissa, sehrend mir das Herz im Innersten Sie mit den Schwestern in der Abenddammerung Erquickt die Blumen, die von Tages Hitze matt, Netzt sie mit klarem Regen Drei- und viermal du Beglückter Majoran, beglückte Lalie! Euch liebkost sie, lindernd den heißen Durst. Ihr schlürft die Bächlein labereichen Taus Mir aber saugt das Madchen aus mein Blut. O stinde frei es, selber mit den Trånen mein Begoß ich euch. ihr sammelt neue Zier, Euch kehrt die Schonheit wieder, doch ich welke hin, Und wie das arme Kraut, dem keine Labung taut, Verdorr' ich, halb schon tot. und doch war selbst Der Tod nicht bitter, wenn ein wenig mir Mehssa netzte nur das Herz mit süßem Kuß, Die Gluten lindernd. Aber ach, was klage ich? Jah unterm Reden schwindet meine Sonne fort, Schon wich das Licht, herein brach schwere Nacht. Fahr wohl. Melissa, meines Herzens einzige Lindrung. o Rosen, o fahrt wohl, ihr Lilien.

(Carminum Lib. II)

Man lese danach ein behebiges Stuck aus den deutschen Liederbuchern des Jahrhunderts — die 5 Bändchen Forsters (1539/61) geben dank ihrer Mannigfaltigkeit ein sehr vielseitiges Bild —, und es kann nicht zweifelhaft bleiben, wo auf diesem Gebiet die Kräfte sich finden, die das Barockzeitalter durchgesetzt haben.

Nach solchem Umblick wird nicht nur die Laisszene des Gnapheus, sondern auch die bedingende und bedingte Stellung seines "Acolastus" im literarhistorischen Gewebe des Jahrhunderts leichter zu ubersehen sein, und die Analyse seines Einzelwerks, der sich nunmehr die Darstellung wieder zuwendet, wird sich daraufhin als Aufdecken einer beispielshaften Erscheinung geben dürfen, ohne geschichtsfeindlicher Verallgemeinerungssucht zu verfallen.

Der 3. Akt schließt auf dem Innengipfel. "Und gehn wir bald, mein Nektar, mein Honig – Wann du willst. Ich bin bereit — So laß uns gehen und die ganze Nacht der Venus weihn." Wenn damit ein Hauptgruppierungspunkt des Stucks annähernd in der Mitte liegt, so kommt ausgesprochen Barockhaltiges darin zur Erschemung, daß die Hohe des sinnlichen Wahnglücks den Schlag des Schicksals, wenn nicht motiviert, doch jedenfalls einleitet Der 4. Akt ist ganz von der Katastrophe erfüllt. Und in dramatischer Handlung wird sie gegeben, vom hämischen Entschluß des Pamphagus an, der am Morgen nach der durchpraßten Nacht erwacht und sich anschickt, den Venusdiener im Falschspiel zu



113. Judith Holzschnitt von Hans Burgkmair.

berauben Das Spiel selbst wird - aus padagogischen Gründen? - nicht auf die Buhne gebracht Aber der erschrockene Sannio berichtet tast mitleidig, wie Pamphagus sich die verliebte Verschwendungslust zunutze gemacht hat "Alles verlor er mit den Wurfeln " Und da Pamphagus das Gewonnene nicht teilen will, sturmen nun alle, um zu ihrer Bezahlung zu kommen, in tragikomischer Leidenschaft auf Acolastus ein, der an das Erwachen aus dem Gluckstraum nicht glauben will, bis ihm Lais die Kleider, Sannio die Waffen nehmen laßt und er mit Schlagen aus dem Haus getrieben wird Nun erst, allein gelassen, kommt er zur Besinnung und stoischen Unterordnung unter die "Fata". Er verdingt sich dem Bauern Chremes Der 5 Akt bringt die Ruckkehr ins vaterliche Haus Aber auch hier nicht in ruckweiser Bildfolge, sondern im innerseelischen Geschehen eines zweimaligen Szenenwechsels, wo die wachsende Sorge des Vaters, die Verzweiflung und das Reifen des Entschlusses im Sohn laut wird Mit ganz neuer Kunst werden dann beide Schritt für Schritt zuemander geführt, bis nach einem letzten kurzen Zaudern der Sohn dem Vater zu Fußen sturzt mit den Worten der Parabel Da erschwingt die Dichtung in fliegendem Wortwechsel den Gipfelpunkt. "O Sohn, mem Sohn!-Ach, mem Vater, beschmutz dich nicht an mir!-Ich spure keinen Schmutz an dir, weil ich dich liebe, Kind." Und diese Schlußsteigerung ist

wieder durch richtenden Kontrast verbunden mit der Laisszene, wo Acolastus auf seine Frage "Und liebst du mich "die Antwort erhielt "Du scherzst. Ich liebe eher selbst mich nicht, als daß dir meine Liebe fehlt".

Nur in weitläufiger Sonderuntersuchung ließe sich dartun, wie Binder es bewerkstelligt hat, in seiner recht getreuen Versverdeutschung dies Drama in eine schwach gegliederte Posse mit erbaulichem Ausgang und polemischem Anhang zu travestieren; Binder, der mit dem Zwinglischen Humanistenkreis 1531 bei der Zurscher Auffuhrung des anstophanischen "Plutus" mitspielte. Die durchgangigen Reimpaare an Stelle der reich und sinnvoll wechselnden Metra des Originals machen das nicht allein aus Immerhin ist es bezeichnend, daß in einzelnen Szenen (Acolastus mit Philautus, mit Lais und mit Chremes) die viertaktigen Reimpaare den im burgerlichen Lied beliebten Zweitaktern weichen. Aber die metrische Versetzung ins schwach Differenzierte hat ihre Entsprechung im Gehaltlichen Die Wiedergabe des Schlußgipfels durch Binder zeigt das zur Genuge. Da spricht der Sohn. "Ach, Vater, flieh von diesem G'stank, daß du mt davon werdest krank " Und der Vater erwidert- "Ich hab kein Scheuen vor dem Mist- Furwahr mir mt dest' leider bist." Auch diese Übersetzung wird mit der Vermittlung eines gebauten Dramas das deutschsprachliche Schulspiel gefordert haben. Und als ferneres Zwischenglied durfen die lateinischen Schwankkomödien angesehen werden, die in der Art der "Aluta" (1535) und "Andrisca" des Macropedius die Richtung von Reuchlins Dromospiel fortfuhren Aber auch von hier aus leidet es keinen Zweifel, wo die stärksten literarischen Zukunftskrafte wirken Es sind die Krafte, die den beherrschten Schwung aus dem Renaissancestoff zur Erlebnis- und Gestaltungsform heraustreiben. Und diese "Auffassungsweise" gewinnt weithin eme unerorterte Geltung

Gnapheus hat mit seinem "Acolastus" das erste wirkkraftige Beispiel einer neuen Gattung, der Comicotragoedia, gebildet, indem er die technischen Mittel der romischen Komodie für die dramatische Gestaltung eines christlichen, padagogisch gefaßten Stoffs gewann Er wurde dabei

nicht Knecht der Geister, die er gerufen hatte, sondern vermochte sie zum unteren Dienst zu zwingen und mit ihren Handen die stadtische Sittenkomodie so auszuweiten, aufzusprengen, daß unter dem Druck des Renaissancewollens die Immanenzschranken zerbrachen und stellenweise der Durchblick ins Wesenhafte aufgerissen wurde. Mit diesen vergrobernden Worten mag doch das geistesgeschichtlich Bedeutsame seines Werks stark unterstrichen sein. Ein Ruck verstraffender Durchformung zu bestimmter Wirklichkeitssicht und ihr gemäßer kunstlerischer Pragung hat hier stattgefunden. Die Comicotragodie wird in der Tat im weiteren Sinn eine der Auffassungsweisen. die das Barockzeitalter bestimmen. Sie laßt sich noch im "Simplizissimus" Grimmelshausens finden Im engeren Sinn hat sie sofort Schule gemacht. Der Doppelband "Dramata sacra", der 1547 in Basel herausgebracht wurde und mit seinen 16 Stukken ein Bild von dem damals reprasen-



114. Lucretia. Holzschnitt von Hans Burgkmair.

tativen Bestand der Gattung gewahrt, enthalt von S. Birck die Comicotragodien "Sapientia Salomonis", "Judith", "Susanna", von seinem Freund H. Ziegler, dem zeitweiligen Rektor des Munchner Gymnasiums, die Comicotragodie "Protoplastus sive de creatione hominis" und die Tragicomodie "Nomothesia". Und der "Protoplastus" des Katholiken ist weiter ein anschauliches Beispiel dafür, wie das Drama seinen Raum wieder über die bürgerliche Erde bis in den Hımmel und die Hölle weitet, wie der Mensch zwischen Uberwelt und Unterwelt im entscheidungsvollen Raum gesehen wird. Mit dem Staatsgedanken in Bircks Stücken greift ein anderes wichtiges Formelement im Drama Platz Vorangegangen war damit H Bullinger, der spätere Nachfolger Zwinglis, in seinem Spiel "von der edlen Römerin Lucretia" (etwa 1526) Ihn berührt die Lucretiatragödie, die in den einleitenden 306 Versen erledigt wird und die H. Sachs 1527 in einer einaktigen (!) Tragedi behandelt, nur insofern, als sie den Antrieb zu politischen Umwalzungen gibt So handeln die weiteren 1252 Verse davon, "wie der tyrannisch Küng Tarquinius Superbus von Rom vertrieben, und sonderlich von der Standhaftigkeit Junii Bruti, des ersten Konsuls zu Rom" Erst tiefer im Barockzeitalter wird aus diesem Stoff tragische Erotik gestaltet (Junius' "Lucretia" 1599). In Bullingers Spiel fur die stadtische Gemeinschaft ist es wieder nicht geistige Formung, was geleistet wird, sondern Durchbruch zielklaren Willens, und die humanistischen Anregungen, die in Frage kommen, können nur stofflicher, nicht literarischer Art sein. Diese beiden Krafte. die willentlichen und die intellektuellen, werden wir im Zeitraum der barocken Straffung meist aus verschiedenen geistigen und standischen Schichten kommen sehen. Wie insbesondere der Staatswille mit den politischen und soziologischen Wandlungen die absolutistische Wendung

ertahrt, die den demokratischen Anfangen geradeswegs entgegenlauft, das kann hier nicht verfolgt werden. Darauf sei aber wengstens hingedeutel, daß die intellektuell-literarischen und die willensmalligen Antriebe sich nicht in begrifflicher Abgegrenztheit auswirken. Es kann vielmehr nur von verschiedenen Akzentlagen, von den verschiedenen wachen Intentionen die Rede sein Namentlich das stark vitale weltanschauliche Ringen, wie es hier an dem Waldisschen Spiel beispielhaft zu beobachten war, zwingt langsam auch die angemessenen begrifflichen und literarischen Formen nach. Andererseits ist des Gnapheus literarische Leistung ein beredtes Beispiel dafur, wie dichterisch-technische Formung eine Deutung der Wirklichkeit mut sich bringt Comicotragœdia ist letzten Endes ein unzureichendes Wort für die Sehweise. the aus der unubersehbar reichen Wirklichkeit "heraussicht", daß die Unzulanglichkeiten und Gefahrdungen des human-naturlichen Daseins überwölbt und mit Sinn erfullt werden durch eine - nicht organische, sondern - geistige, rational-überrationale Gesetzeswelt. Und so bildet der protestantische Humanismus an dieser Form ebenso weiter wie der katholische. deren beider Ergebnisse nach der Jahrhundertmitte von den deutschen Jesuiten behutsam aufgegriffen werden. In ihren Kollegien spielt man wahrend der funfziger und sechziger Jahre neben Stucken von Terenz und Plautus den "Euripus" des Franziskaners Brecht, den Gnapheusschen "Acolastus", eine Tragicomodie "Judith", eine Comicotragödie "Das Menschenleben ein Kriegsdienst", den "Samson" des A. Fabricius, desselben "Religio patiens", aber auch Auferstehungsspiele und den Macropediusschen "Hecastus", von dem unten die Rede sein wird Erwähnt sei nur noch, daß Werke wie der "Acolastus" die antiken Vorbilder nicht nur aneignen - gerade dies Drama ist von den Zeitgenossen auch darum geruhmt worden, weil es in seinen Redewendungen eine Einfuhrung in die Sprache des Plautus und Terenz gewahre --, sondern auch bereits verdrängen Das weitere Lob, der "Acolastus" könne für die Schulbehandlung die Plautus- und Terenzlekture geradezu ersetzen, ist zugleich ein Anzeichen der Barockisierung Die Poetik der Zeit, in der entsprechend dem dramatischen Schaffen die Theoretiker der verschiedenen Konfessionen einander wechselweise beeinflussen (man denke an Minturno, Scaliger, Viperano), faßt, mit der antiken Mimesislehre, Dichtung als Nachahmung; nun aber in dem sowohl moraldidaktischen wie human-padagogischen Sinn, daß die (typisierende) Darstellung des menschlichen Lebens dem Betrachter gewissermaßen personliche bose Erfahrungen erspart, indem sie ihm vorführt, wie es zu gehen pflegt. Mit dieser Lebenslehre verbindet das Schulspiel die rhetorische Lebensschulung, die zugleich eine Schulung für die geistige Bewaltigung der Wirklichkeit ist. Damit verbindet sich aber notwendig, wenn auch zunachst meist unausgesprochen, eine Weltanschauungslehre Auch das steht offenbar mit der zunehmenden Bedeutung der Mikrokosmos-Denkform in Zusammenhang. Auch das Drama sacrum zeigt immer weniger die aller Diskussion enthobene Heilsgeschichte, wie sie unaufhaltsam durch die sich wandelnden Zustandlichkeiten der natürlichen Welt hindurchgeht Und Tragödie und Komodie formen vielmehr, wie der mikrokosmoshafte Einzelne sich in den mannigfachen Gefahrdungen und Versuchungen des Lebens entscheidet. Dafur 1st die römische Komodie ein willkommener Ansatzpunkt, und Plautus und Terenz werden nicht nur wahrend des ganzen Jahrhunderts aufgeführt, sondern auch — ein bedeutsamer weiterer Schritt zur Durchformung des Volkslebens — vielfach übersetzt, so jener durch Greff, Freyssleben, H. Sachs, Jon. Bitner, dieser durch Sperantius, Muschler, Ham, Boltz, Stephanie. Von den griechischen Tragikern wird, das eine Extrem, unter Vorgang des Erasmus (1506) zufruhst der psychologisierende Euripides ergriffen, nachdem das andere Extrem, der pathetisch-rhetorische Seneca bereits thurch Celtes (1487) als ein dramatisches Gegenstück zum Dekalog eingeführt worden





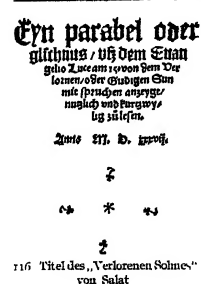
r. Sophokles und Aristophanes dringen wohl ebenls in die Schuldramatik ein, bleiben aber im allneinen fremder. Für die Barockisierung ist dabei
n bemerkenswert, daß die Mimesis des antiken
bens zwar als literarisch musterhaft gilt, sachlich
ch aber nicht genugt. Sie findet eine christliche
erhöhung. Schon Gnapheus bahnt das halb beßt an. Die Geschichte einer literarischen Gattung
statigt damit, was man als einen Grundzug barocker
istigkeit erkannt hat die antike Welt wird ihr
r Folie für die Welt des christlichen Glaubens,
e Gestalten und Leistungen. Und wo das besonrs stark der Fall ist, wie im katholischen Ordensima, wird auch die literarische Verbindlichkeit der
tiken Muster schon früh eingeschränkt.

Diese Umbildungen spielen sich, wie schon die nannten Ubersetzungen erkennen lassen, nicht isort im Bereich des lateinischen Schuldramas ab. ben das lateinsprachliche Schuldrama treten itschsprachliche Originaldichtungen, und anderts bearbeitet der bereits genannte S. Birck seine itsche Judith und Susanna lateinisch Ein Schönes
Gastliches und sast
nátzliche Spiel.vom
Verlornen Son/Lus
ce ann. 15. Gehalten in
der Churstristlichen
Scade Zwieden im
Jar 1 5 3 6.
Wittemberg

115. Titel des "Verlorenen Sohnes" von Ackermann.

Von den beiden auf Binder zeitlich folgenden olastusdramen ist das des Zwickauer Schulmeisters H. Ackermann (1536) ein lutherisches hulstück, das des Luzerner Gerichtsschreibers H. Salat (1537), der sich vorher und nach als Wundarzt, Feldschreiber, Landsknecht und Schulhalter durch sein abenteuerliches ben schlug, ein katholisches Bürgerspiel.

Ackermann fußt wie Binder auf Gnapheus, vereinfacht aber dessen fünfaktigen Aufbau zur Dreictigkeit". Der innere Akt umspannt dabei das Prasserleben des Sohns. Wie wenig die Akteinteilung Bewußtsein des Dichters zu sagen hat, ergibt sich daraus, daß der Schlußvers des 2. Akts im Anfangss des dritten seine Reumerfüllung findet. Wenn hier demgemäß auch die klare Gnaphensache Gliederung der senhandlung verwischt ist (während ein Jahr zuvor in Zwickau die betont antikislerenden Formen der bhuhnschen "Susanna" entstanden waren), so kommt der Anfbau des lateinischen Originals diesem rk doch noch immer zugute, und der angefrigte moraltheologische "Beschluß", der in der veränderten tten Ausgabe (1540) unter anderm die Lehre vom unfreien Willen in eigentümlicher Weise mit einer hnung zu willigem Ertragen auch der scheinbar harten göttlichen Fügungen verhindet, gibt sich deutı als Zusatz. Anders als bei Waldis wird also der Aufbau des Stücks selbst von der Allegorese nicht beirt. Das Stück zeichnet sich aus durch eine mitteldeutsche Gefühlsinnigkeit, die das Los des irregeleien Jinglings mit Teilnahme verfolgt. Die Familienszenen des 1. Akts sind besonders liebevoll ausgeführt, Figur des Philautus fehlt, dafür ist der überzärtlichen Mutter, die hier sum erstemmal erscheint, ein eblicher Platz zugewiesen. In dem Monolog des Sohns, in dem der Rückkehrentschluß sich durchringt, t den Ausschlag die Erunnerung an den Vater, "wie gütig und freundlich er ist". Wenn so die Strenge 1 Herbheit, die fast stoisch aumutende feststellende Sachlichkeit gemildert wurde, die seit Munner in der rarischen Behandlung des Stoffs herrscht, so erreicht freilich die Wiederbegegnungsszene nicht die ensitätshöhe wie bei Gnapheus. Auf die Worte des Sohns "Ach, Vater, nein, rührt mich nicht an, nn ich zu häßlich' Kleider han", erwidert der Vater "Dir sei vergeb'n dein' Missetat, Dieweil dich die euet hat. Ich hab um dich gelitten Not..." Und auch die zärtlichen Worte der Mutter, die ulichen des Sohns, die nun folgen, überschwingen den Kreis bürgerlicher Hänslichkeit nicht. Aber



eben jener unerhittliche Stoizismus und der überseelische, zu behertschter Entruckung emportreibende Intellektualismus, deren barockisierende Spuren bei Gnapheus zu beobachten waren, hat wesentlich keine Stelle in Ackermanns Stuck Denn in ihm hegt wohl noch nicht als in den dieserhalb gerühmten Susannaspielen Bircks und Rebhuhns ein dichterischer Ausdruck der gefühlstiefen burgerlichen Kreise vor, die vom Barockisierungsvorgang geistig und sozial bedrangt wurden, unter diesem Druck aber sich in ihr Innenleben sammelten und mit den dort gewonnenen Kraften das neue Zeitalter nicht nur streckenweise durchtrankten, sondern endlich auch sprengten.

Die "Parabel" Salats weist in die andere Richtung Gattungsgeschichtlich gehort sie zu der absterbenden Art der bildfolgeartigen Spiele. Zum Kunstdrama, zum Charakterstuck hat sie keine Beziehung Eher gemahnt es an Waldis, wie hier der "Lehrer" mitten im Spiel die Geschehnisse deutet. Er tut es, indem er über den katholischen Weg von Reue, Beichte und Buße belehrt. Auffallend ist es dabei, wie der sonst so leidenschaftliche Verfechter seines Glaubens die Polemik zurücktreten laßt. Dagegen mahnt er zur Einigkeit unter den Eidgenossen; ein Motiv, das 1550 in Boltz' Baseler "Weltspiegel" trotz

aller antikutholischen Ausfälle geradezu ausschlaggebende Bedeutung gewinnt Salats Spiel zeichnet mit erfahrungsgesättigten Zugen das tolle Wirtshaustreiben bei Becherklungen, Kartenspiel, Weiberkirren und Musik. Die Familienszenen werden nur mit den notwendigsten Strichen gegeben; Keckheit, Ausschweifung und Sturz des "Güder"[= Vergeuder] mit völlig unempfindsamer Sachfreude veranschaulicht Auf dem Glauhenswidrigen und Staatswidrigen des ausschweifenden Lebens hegt der volle Ton des Werks Und für diese geistige Akzentverschiebung hat Salat seme eigene Form gefunden In die "Biographie" des Güder, die vornehmlich durch Situation und Milieu gegeben ist, ragt wieder und wieder eine übergreifende Welt hinem. Der "Lehrer" steht hier — und das unterscheidet ihn wurzelhaft vom "Actor" des Waldis — nicht allein, In die Prasserhandlung hinein spielen außer ihm in eigenen Szenen zwei Teufel als Vertreter der Holle, ein "Sprecher", der in langer Erzählung vom Franciscus von Cursit die naturliche Moral zur Geltung bringt, zwei Einsiedler, in denen ein Abglanz der ubernaturhehen Welt verkorpert 1st, schließlich eine Gruppe von Vertretern der staatlichen Behorden Sie alle unterstellen die Haupthandlung hoheren Normen Und — ein Zeichen, wie eng Salat diese "Außenszenen" mit der Parabel verbindet — das drohende Urteil des Landvogts fuhrt die Katastrophe herbei. Denn die Zechkumpane sind dadurch eingeschuchtert und suchen das Weite. Daraufhin verlangt der Wirt vom "Güder" Bezahlung, nimint ihm all seine Habe ab und treibt ihn aus dem Haus Auch so kommt er nicht ganz auf seine Rechnung Nur das "Huerlin" hat überreich eingeheimst, und mit semem triumphierenden Hohnlachen schließt das Bild vom Schlemmerleben.

Die Schwächen des Stucks sind offenkundig Von eigentlicher Gesprachsführung zeigt es keine Spur, gewhweige von einer Gestaltung der Handlung im Wort, im Gesprach Fast alle Entscheidungen liegen zwischen den Reden, fast alle Geschehnisschritte werden drastisch vollzogen, nicht verdichtet. Und die Ent-cheidung zur Buße wird nicht aus der Entscheidung zwischen den großen, umspannenden Machten gewonnen, sondern kommt in schlicht fabuherender Weise aus dem Mißgeschick des Schlemmers, offenbar eine Erfahrung, die sich der Zeit besonders aufdrangte. Stark aber sind die drallen, ganz unmotalistischen um't untemlenziosen Zustandsschilderungen. Und eine belangvolle geistige Leistung ist es, wie hier tatsachhche Zustände und ewige Forderungen ungeschminkt nebeneinander gestellt sind, wie das Schicksal des Verschwenders in eindringlicher, typisierender Wirklichkeitsschau dargestellt und zugleich gegenüber den Gesetzen der göttlichen Schopfung relativiert ist Einzig Salat hat den Schwerpunkt von der Innenhandlung des individuellen Schicksals in ein Außenspiel ichtranszendenter Machte verlegt. Seine unerschrockene Sehbereitschaft gegenuher dinglichen und geistigen Wirklichkeiten weist zuruck auf die große Dichtung eines andern Schweizers, den "Ring", und weist zugleich vor auf den freilich weit disziplinierteren und tendenzüseren Stoizismus des Barockzeitalters. Salats Aufsprengung der autonomen Welt zur Weite des Spielraums zwischen Übernatürlichem, Natürlichem und Damonischem verbindet das heilsgeschichtliche Spiel der deutschen Renaissance mit dem religios-heroischen Repräsentationsdrama der deutschen Barockzeit,

wo chen auf Erden die Entscheidung zu Hunnel oder Holle getroffen wird Und in chesem Zusammenhang ist es bedeutsam daß in Salats Heimat Luzern das heilsgeschichtliche Renaissancespiel bis zum Ende des Jahrhunderts in Blute stand, daß es sich in dieser Zeit zu immer breiterer (barocker?) Massenhaftigkeit entfaltete, um zu versinnlichen, wie Himmel und Holle stets "zugegen" sind — was Salat in seinem Spiel einmal ausdrucklich anklugen laßt -, daß endlich am selben Jahrhundertende die Munchner Jesuiten mit ihren massenentfaltenden Aufführungen hervortraten. Die Durchformungen zum Barock hin vollziehen sich auf sehr mannigfaltige Weise, und in diesen Vorgängen spielt auch das Werk Salats eine Rolle.

Es ist neuerdings von verschiedenen Seiten her auf durchgehende Unterschiede zwischen norddeutsch-protestantischem Wortbarock und süddeutsch-katholischem Bildbarock hingewiesen worden, und man könnte versucht sein, etwas davon in der Stellung



117. Meistersinger in der Singeschule. Darstellung des 17 Jahrhunderts (Nach Geschehtt der Stadt Wan III Bd. 1)

der Salatschen Parabel zu den andern bisher betrachteten Dramatisierungen des Stoffs angekundigt zu finden. Aber einmal wird sich zeigen, daß jene Scheidung auch im 17 Jahrhundert keine strenge ist Und für die Stellung Salats insbesondere ist zu beachten, daß die beiden zeitlich folgenden Prodigusstucke, denen sich die Darstellung nun zuzuwenden hat. Elemente der bildhaft veranschaulichenden wie der problematisch verwortenden Art in sichschließen Neben den konfessionellen und stammischen Kraften sind eben auch hier die spezifisch literarisch-stillstischen Voraussetzungen und die soziologischen Einbettungen zu berücksichtigen. Wo der Humanismus wirkt — und das ist eben in den verschiedensten konfessionellen, landschaftlichen, soziologischen Kreisen der Fall —, wird auch die Buhnendichtung mehr oder weniger stark auf das Wortkunstwerk angelegt sein. Und in der Produktion der standischen Schichten wird der Absinkevorgang zu beobachten sein.

Jörg Wickram und Hans Sachs führen den Überblick über die Dramatisierungen der Parabel vom verlorenen Sohn in den Kreis der meistersangerisch gerichteten Dichtung Dieser Kreis ist quellenmaßig noch nicht annähernd erschlossen. Wir kennen fürs 16. Jahrhundert die Gebrauche und literarischen Forderungen der wichtigeren Singschulen und einige reprasentative Dichter. Wir wissen von einem stattlichen Schulbetrieb in Mainz, Kolmar und Straßburg, in Nurnberg, Augsburg, Munchen, in Wien und Linz, in Breslau, in Danzig. Wir überblicken die Bestande immerhin weit genug, um sagen zu können, daß die betont esoterische Richtung dieses Dichtbetriebs, wie sie in dem Druckverbot der Singschulenlieder greifbar wird, doch eine gewisse Fühlung mit dem freien bürgerlich-ständischen Lied und dem Gemeindelied nicht gehindert hat. Umgekehrt dringt von den Stoffen des Humanismus und der neuen Populartheologie manches ins Meisterlied ein, wahrend die stollige Strophenform aus dem absinkenden Minnesang der Anfange streng gewahrt bleibt. Aber wenn im 14 und 15. Jahr-

## Sinc Warhafftige History von einem ungerahrnen Son/ in ein Dialogum gesteller. Zweyer gücen Freunde/ Georgius. Casparus.



Gerneft zu Scraffburg ben .

118. Titel des "Verlorenen Sohnes" von Wickram.

hundert hier wirklich belangvolle Renaissancekrafte ans Licht drangten, so hat dies Bereich fur die Durchformung der Renaissancemöglichkeiten höchstens noch insofern etwas geleistet. als im Schulwesen der Meistersinger auch die handwerkerlichen Kreise, wiewohl naturgemaß in weitem Abstand, den fuhrenden Barockisierungsvorgangen folgen mußten, als ihre "Kunst" in gewisser Weise eine Grundlage bilden konnte fur die kunftigen Bemühungen um eine neue Sprach- und Verskunst Trotzdem ist sie eine ausgesprochen vorbarocke, eine sozusagen reaktionare Erscheinung; etwa wie im vorhergehenden Jahrhundert die Bemühungen eines Puterich um die Weiterpflege des entaktualisierten höfischen Epos. In einer Zeit, in der das zukunftbestimmende Streben auf innere Ausgeglichenheit und Formproportion des Gesamtaufbaus geht, fuhrt der dichterisch Begabteste. H. Sachs, die freudig aufgenommene Neuerung ein, daß ein "Lied" oder ein Liedzyklus in Strophengruppen von verschiedenen, formal un-

tereinander beziehungslosen Formen gedichtet werden durfte. Das besagt genug. Wickram und Sachs haben denn auch, bei allem persönlichen Eintreten für das Gedeihen der Meistersingerei, ihr Eigenstes in anderen Gattungen geschaffen.

Wickram trat 1532, ein Jahr nach seiner erfolgreichen Bearbeitung der Gengenbachschen "Zehn Alter", wieder mit einem revuehaft angelegten Fastnachtsspiel hervor. Diesmal ist es der "treue Eckart" (H Suchs hatte diese abgesunkene Sagenfigur schon 1517 in seinem "Hofgesind Veneris" als Sprecher verwendet, der in 16 biklartigen Szenen die Vertreter verschiedener Stände und Laster zur Selbstkennzeichnung auffordert und dann mit einer Sittenlehre bedenkt.) Beschlossen wird das Spiel durch einen Auftritt zwischen dem Gotteslästerer und dem Tod Diese Idee aus dem Bereich der Totentanze erscheint in den Prodigus-Dramatisierungen abgeschwacht, mit voller Stärke aber in den Jedermann-Spielen. Beweglicher wird die Revueform in Wickrams drittem Fastnachtsspiel, dem "Narrengießen" (1537) Ein alter Narr laßt sich da für 300 Goldgulden 3 Narren gießen. Diese spuren verschiedene Narren aus, bringen sie zusammen, und so wird ein freilich noch immer sehr langatmiger Dialog zustande gebracht, in dem sich die Narren gegenseitig ihre Narreteien vorhalten 1539 erscheint, bezeichnend für das unorganische Schaffen dieser Dichter, von Wickram ein Werk nicht nur anderer Gattung, sondern auch vollig anderer geistiger Art, die "schone und liebliche History von dem edlen und theuren Ritter Galmien" Aber obwohl Wickram da sem eigentliches Feld gefunden hat, die Prosaerzahlung, wendet er sich zunachst wieder dem Schauspiel zu und 1540 wird sein "schönes und evangelisches Spiel von dem verlornen Sohn" in Kolmar aufgeführt. Es ist innerhalb von Wickrams Schaffen vornehmlich stofflich bedeutsam, denn die Parabel, die er hier ergreuit, bietet ihm spater die Grundlage zu einem seiner eigenständigsten Romane. Das Spiel dagegen hringt wenig Zuwachs über das an seinen Vorgangern Beobachtete hinaus Es ist im Hinblicken auf Binders Grapheus-Bearbeitung geschrieben. Literarhistorisch lehrreich scheint vorab, daß die Formerweichung hier weitergeht. Die sparsame Personenzahl des Humanisten, Gegenstuck zu seiner Intensierung der einzelnen Charaktere, ist burgerspielmäßig aufgeschwellt Neben Vater, Mutter und Bruder erscheint auch nich ein Hofmeister. Zum Vater kommen statt des einen Freundes bei Gnapheus deren vier, dazu ein Knecht, em Koch und ein Metzger. Der Bauer erhalt seine Bäuerin und seinen Knecht, und auch der Bürger der evangelischen Parabel wird eingeführt. Aus der einen Lais sind 4 "gemeine Frauen" geworden Dazu ist nun nicht nur die außere Aktemteilung gefallen, sondern auch der Aufhau hat seine Gliederung durch Hohepunkte eingehußt. Die "Exposition" im Haus der überzartlichen Eltern minnt einen Raum ein, der etwa den 2 ersten Akten bei Gnapheus entspricht. Dafür ist das Wirtshausleben auf den Umfang eines Akts beschrankt, der sich zienlich ungegliedert abspielt. Das Leben in der Niedrigkeit dagegen wird wieder breiter vorgeführt Das dramatische Wechselgespräch, das Gnapheus bei der Wiederbegegnungsszene zwischen Vater und Sohn führt, ist zu einer langeren Rede des Sohns und einer längeren Antwort des Vaters vereinfacht

Hier wie in dem Tobiasspiel von 1550 macht sich Wickrams epische Anlage geltend und geht eine Art Verbindung ein mit dem alteren, stark berichtend gearteten Bürgerspiel, ohne sich doch dessen überfamiliare Reichweite anzueignen Denn Wickram ist ausgepragter kleinbürgerlich-padagogischer Situationserzahler. Er geht aus von der Tradition des zum Burgertum absinkenden höfi-



119 Zeichnung aus einer Handschrift der "Schonen Magelone". Berlin, Staatsbibhothek.

schen Prosaromans, dessen Hervorbringungen auch im Jahrzehnt der höchsten konfessionellen Erregung nicht ganz unterbrochen wurden. Nach der gegenstandlich fabulierenden Geschichte "Von Fortunato und seinem Seckel, auch Wunschhütlein" (1509), die später von H Sachs dramatisiert wurde, erschien 1519 die deutschtumliche, wenig umfangreiche "History von dem Kayser Friderich..., den die Walhen nennten Barbarossa"; ein Werk, das schon 1520 von Joh. Adelphus in seiner "Beschreibung des Lebens Barbarossa" einbezogen und bis 1543 fünfmal gedruckt wurde. 1521 folgten Zielys Übersetzungen aus dem Französischen "Olivier und Artus" und der bis ins 17. Jahrhundert mehrfach aufgelegte "Valentin und Orso", 1527 V. Warbecks bis in die Gegenwart fast ununterbrochen neu gedruckte "schön Magelona", in den dreißiger Jahren die später von Görres hochgefeierten "Haimonskinder", die "Histori von eym machtigen Riesen aus Hispanien Fierrabras" und Salzmanns "Histori von dem Keyser Octaviano, seinem Weib und zweyen Sünen, wie die in das Ellend verschickt und wunderbarlich in Franckreich bey dem frummen Künig Dagoberto widerumb zusammen komen sind".

Wickrams erster Roman "Galmy" ist nach einer höfisch-ritterlichen Vorlage gearbeitet, die auf franzusische Quelle zuruckgeht. Der Ritter Galmy liebt die Frau des Herzogs, dem er dient, so sehr, daß er zum Tod erkrankt. Sein Freund Friedrich vermittelt, die Herzogin sucht den Kranken auf, so daß er genest, und das Paar erfreut sich seiner kenschen Wechselneigung, bis Neider den Galmy vom Hof vertreiben. Dannt beginnt der 2. Teil, der von dem verbreiteten Motiv der zu Unrecht verfolgten Ehefrau getrieben wird. Galmy erscheint erst wieder, als die tückisch versuchte und verleumdete Herzogin einen Streiter un Gottesurteil braucht, rettet sie als unerkannter kämpfender Mönch und verschwindet wieder. Nach dem Tod des Herzogs ward die Herzogin "mit Verwilligung aller Landesheren dem Ritter vermählt", und beide "lebten in großen Freuden beieinander" und starben endlich bakl nachemander. Diese schlicht erzählte Geschichte, die ohne Gliederung durch Akzente in absatzlosem Nachemander geboten ist, hat für die äußere Technik manche Kunstgriffe aus "Euriohis" gelernt, für die Turmerschilderungen namentlich den "Fortunatus", für Zuge der Liebesszenen anscheinend den "Olivier" und "Pontus" benutzt Trotz allem bleibt unverkennbar, daß Wickram sich in fremdartigem

stofige act bewegt. Im lasten gelingen ihm Szenenbalder naiver Herzhehkeit und sittiger Treue. Die gluhende und doch lascheidene" Liebe wird eintach statuiert, die Hofintrigen eischeinen stereotyp und treind, die Herzogin ist vollig unbeschwert davon, daß sie neben ihrem Mann ihren Ritter imt zurthehster Innigkeit im Herzen tragt daß sie bei einer großen Turmerfahrt nur für ihn, aber nicht für den Gatten bangt. Sie lebt mit dem Herzog in voller, ungetrubter Ubereinstummung, auch nachdem er sie dem Tod preisgegeben hatte.

Noch der 11 Jahre nach dem "Verlornen Sohn" entstandene Roman von "Gabriotto und Reinhard", die "schone und doch klaghehe History von dem sorghehen Anfang und erschrocklichen Ussgang der brinnenden Liebe, namlich vier Personen betreffen, zwen edle Junglinge von Paris und zwo schoner Jungfrauen uss Engelland", bewegt sich in diesem unangeniessenen Kreis. Nur scheint die Fabel hier selbstandig zusammengesetzt zu sein. Aber eben mit ihr hat Wickram sich übernommen Die zum Tod führende Passion seines Gabriotto, die im Anschluß an Boccaccios "Gwiscardus und Sigismunda" den Handlungsverlauf bestimmt, vermag Wickrams intensitätschwache und akzentlose Erzahlkunst in keiner Weise zu gestalten. Auch was alles von vorhandenen Bearbeitungen ahnlicher Stoffe benutzt wurde verliert hier Intensität und Glanz. Bemerkenswert ist jedoch, daß die Neigung wieder über standische Unterschiede hinweggeht und bis zum Tode durchgehalten wird. Man sieht da humanistische Leitgedanken zum meistersängerischen Bildungskreis sinken und sich entsprechend wandeln.

Der folgende Roman, der indes erst 1557 im Druck erschien, "Der Goldfaden", dringt in dieser Richtung entscheidend weiter, wie schon der Untertitel besagt- "Eine schöne, hebliche und kurzweilige Histori von eines armen Hirten Sohn, Lewfrid genannt, welcher aus seinem fleißigen Studieren, Underdienstbarkeit und ritterlichen Taten eines Grafen Tochter überkam." Da hat der Erzahler unverkennbar seinen eigenen Ton gefunden und auf verhaltnismaßig engem Raum die Handlung in annutigen Wellenlinien zum Ziel hingeführt. Redliche Beständigkeit führt zum Erfolg; dies burgerlich-standische Ethos ist wirklich verdichtet worden. Die Szene, in der die Grafentochter zur Erwiderung der Liebe ihres Kammerlings bewegt wird, kann davon eine Vorstellung geben:

"Es begab sich an einem Sonntag, daß Angliana eine Krankheit vorgab, schicket ihre Jungfrauen in die Kirche und blieb allein in ihrem Gemach, befahl, daß man Leufrieden vor dem Gemach sollt lassen auf den Dienst warten. Als sie aber jetzund vermeint, ganz sicher zu sein, beruft sie Leufrieden vor sich; der war sogleich bereit zu kommen. Anghana sagt. Mein heber Leufried, sag mir doch, hast du noch in Behaltnis den Goldfaden, welchen ich dir von meinem Rahmen gegeben hab, so bitt ich, wollest mir den--elbigen weisen. Dir soll ein reicher und gar viel besser Geschenk dafur werden ' ... Gnadige Tungfrau, ' sagt der Jungling, den Schlüssel, damit ich den Behalter aufschließ, in welchem der Faden verborgen ist, hab ich in meinem Gemach, und so es Euer Gnaden hebet, will ich ihn alsbald herbringen ' -- "Das war mein Wıll und Begehr,' sagt die Jungfrau, 'doch muß es schnell geschehn 'Leufried mit schnellem Lauf zu semem Gemach eilet, nahm das scharf Schreibmesserlem, kam behend wieder zu Angliana in ihr Gemach, tàt win Gewand auf vorn an seiner Brust, und ehe Angliana deß Achtung genommen, schnitt er behend sein zugeheilte Wunden wieder auf, zog den Goldfaden ganz unerschrocken heraus. Da dies Angliana erschen wurd, erschruk sie dermaßen gar seht (denn Leufried begann stark zu bluten), sie nahm von ihm das Messer und Goldfaden: "Eilends", sagt Anghana, "geh zu dem Arzt, damit dem Wund verbunden werd und dir mit großer Schaden daraus erwachs!" — "Gnadige Jungfrau," sagt Leufried, "Thr sollt Euch ab meiner Wunden nit entsetzen sondern wissen, daß ich mich schon beim ersten Mal selbst arzneiet hab. Gehabt Euch wohl' Ich gang hin, mich zu verbinden ', Also tu ihm, 'sagt Angliana, , und komm dann wieder her zu mir ' Als aber Leufried hinweg war, nahm Anghana den Goldfaden und waschet den in einem lauteren Wasser; der war noch so unversehrt, als wenn er erst von dem Rahmen kommen war Deß konnt sich die Jungfrau nicht genug verwundern, und aber wundert sie sich noch viel niehr an dem Jungling, der sich jetzuml zwennal mit scharfem Messer an seinem Leib versehrt hatte. Von der Stund an ward Angliana gar hart mit dem Pied der Liebe Cupidinis verwundet"

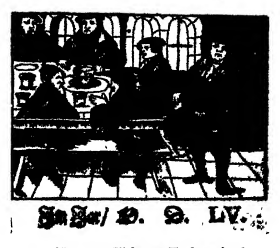
Dieser neue eigene Ton geht mit einem bewußten Abhiegen von der alteren Art zusammen, wenn erzählt wird, wie der Graf die Neigung der beiden entdeckt. Da sinnt er auf schwere Strafe, bedenkt dabei einerseits, daß seine Tochter nicht ins Gerede gebracht werden darf, anderseits, daß der Fürst von Salerno seine Tochter zum Selbstmord trieb, indem er ihren Gwiscardus ermorden hieß, erwagt auch die erprobte Tugend Leufrieds. Aber doch ward er mehr durch den Zorn als durch Vernunft überwunden und nahm sich vor, Leufried umbringen zu lassen. Indessen "sein Anschlag ging ihm gänzlich fehl, wie ihr vernehmen werdet". Und nicht nur Ton und Handlungssinn haben sich von der Herrschaft der Tradition abgelöst

Anders als in den vorhergehenden Erzahlungen erreicht Wickram un "Goldfaden" ein sunvoll gegliedertes Nebenemander verschiedener Handlungselemente, die wechselid in den Vordergrund gleiten. In gewisser Entsprechung zur dramatischen Leistung des Gnaphous latit der Erzahler aus dem freien Spiel der verschiedenen hier soziologisch bedingten Krafte ein zusammenhaugendes Geschehen sich ergeben; ein Gewebe, zu dem die Liebesgeschichte nur noch den bedeutsamsten Einschlag gibt, aber nicht alle Faden stellt. Szenen aus dem landlichen und stadtischen Leben wechseln mit solchen am Hof, die freilich den breitesten Raum beanspruchen Selbst die Gelegenheit zu einem Stummungsbild aus dem Kohlerleben wird ausgenutzt. Schon hier ist die erotische Novelle Italiens und die Chanson de geste-Prosa überwunden im Smn der wirklichen burgerlichen Geisteswelt, in der sich nun auch die übernommenen Motive neu emgliedern

Im "Knabenspiegel" (gedruckt 1554) hat Wickram dann sein eigenstes Werk gegeben, dessen Verarbeitung zu einer Schulkomodie durch den Dichter selbst belanglos bleibt. Die Ebene des fabulierenden Erzählens, das für den Burger des 16 Jahrhunderts romantische Bereich der hofischen Welt, die fremden Lander sind verlassen. Das deutsche Alltagsleben des Mittelstandes mit seinen Aufgaben und Versuchungen, seinen Sittenlehren und Lebensregeln ist der runde Wirklichkeitsausschnitt, in dem die Geschehnisse vor sich gehen. Helden im eigentlichen Sinn gibt es hier nicht mehr, sondern sittliche Typen, die durch An-

Ser Jungen Knaben Epiegel. Ein schönkurtzwyligs Buchlein/Von zweven Zungen Kna-

ben-Einer eines Litters Der auber eines bentweit Gost weite in telen beiden fürgelilbe wass proffen nur den findieren gehalander geger Datter und Albrer schalt und leinsestern bunger / Gen gegen auch was groffer gefreligter auf den, wasersprierwachsen der Jogens during il leinen und zie einer wenung fürzäspeglen. Eine John Ontel verferiger durch Jose Deternen.



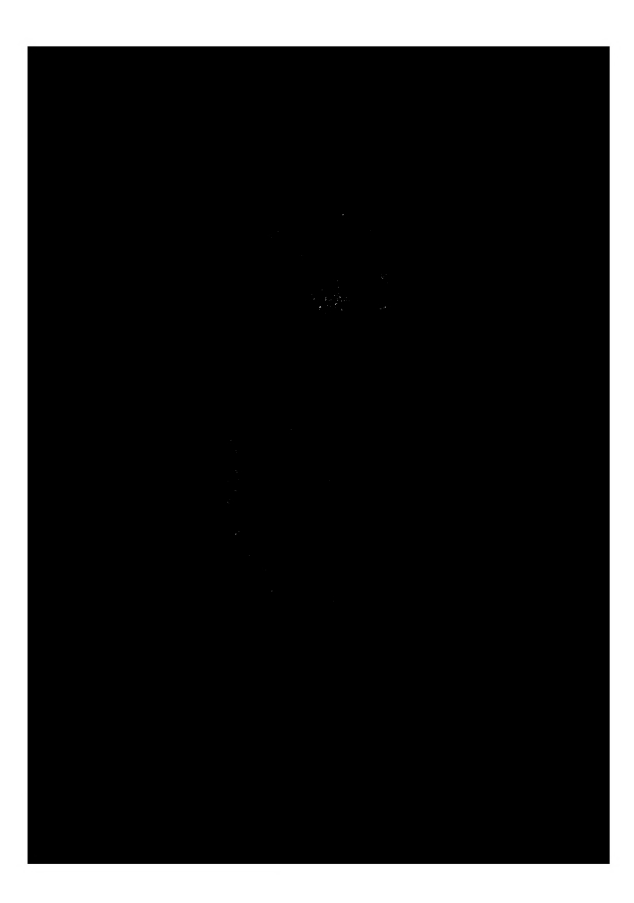
120 Titel von Wickrams Knabenspiegel.

lage und Milieu in ihren Entscheidungen erheblich bestimmt werden. Liebe als ausschlaggebendes Handlungsmotiv ist geschwunden. Eheschließungen kommen durch wirtschaftliche Erwägungen und verständige Zuneigung zustande. In diesem Rahmen findet das Motiv vom verlorenen Sohn seine Stelle und wird dabei dem deutschen Burgergeist der Zeit durchbildend angeeignet.

Die Einstrahnigkeit des Geschehens ist von vornherein dadurch überwunden, daß die Lebenslaufe des guten und des verlorenen Sohns von der Geburt an nebeneinander vorgefuhrt werden. Der Ritter Gottlieb, spat mit einer reichen und schonen Witwe verheiratet, adoptiert den Sohn eines armen Bauern. Nach einem Jahr wird ihm auf sein anhaltendes Gebet ein eigener Sohn beschert. Aber die Eltern hatten die "notwendigste Bitte" vergessen, daß nämlich "die von Gott bescherte Frucht auch in seinem göttlichen Willen und Wohlgefallen aufgezogen wurde". Dies ist die einzige Stelle, wo ausdrucklich aufs Religiose als richtendes Lebenselement Bezug genommen wird. Die Erzahlung selbst verläuft im Bereich der immanenten Moral, wie das schon in den meisten Dramatisierungen der Parabel angestrebt scheint. Die beiden Knaben wachen unter Leitung eines jungen "Pädagogen" auf. Schon bald zeigt sich, daß der Angenommene, Friedbert, trefflich begabt und strebsam ist, Wilibald, der Ritterbürtige, dagegen träge zum Lennen, immer bereit zu Spiel, Schlägerei und schlechter Geselligkeit. Mit geraden, aber bezeichnenden Strichen läßt Wickram im Gegeneinander der verschiedenen Krafte diese Ansatze sich numer deutlicher ausprägen. Der strenge, aufrechte Vater greift mehrmals mit seinen Anordnungen ein. Der Pädagog will das Beste, wird aber von der zartlichen Mutter auf mancherlei Weise veranlaßt, "zuzeiten ein Aug zuzutun". Und Wilibald kennt die Schwache semer Mutter und weiß sie klug auszunutzen. Er hängt sich an einen Metzgerssohn, Lottario, der seiner standischen Eitelkeit schmeichelt und die Versuche des kleinen Friedbert, seinen Pflegebruder zurückzugewinnen, hohmsch drohend zurückweist. So endet dieser Lebensabschnitt damit, daß Wilibald den Padagogen mit einem Messerstich schwer verletzt, als dieser ihn auf das Gebot des Vaters aus einer anruchigen Kneipe holen will Denn nun schuchtert Lottario das verzogene Mutterkind so ein, daß es nicht mehr ms vaterliche Haus zuruck/ukehren wagt. Es selbst entwendet seinem Vater das notige Geld, und die beiden fliehen nach Breslau. Von dort gibt Wilibald der Mutter Nachricht In ihrer sinnlosen Liebe ist sie stets nur bedacht, "wie sie ihren lieben Sohn in seinem Bubenleben aufbauen und erhalten konnte". so daß die beiden ganz frei ihr Prasserleben führen können. Brauchen sie Geld, so schicken sie ihren Wirt heimlich nach Posen zur Mutter, und er kehrt immer wohlversehen zuruck. Nach 3 Jahren merkt Lottario. daß sein Verkehr mit der Wirtstochter nicht ohne Folgen bleiben wird Mit der nachsten, besonders großen Geldsendung der Mutter macht sich das Paar demnach heimlich auf und landet in Brabant Vater Gottlieb hatte die bedrohlichen Ausgaben seiner Frau wohl bemerkt, ihr aber nicht Einhalt gebieten konnen, denn sie berief such darauf, dall sie das Vermogen eingebracht habe. Mit gefeilten Gefühlen sieht er zugleich, wie vortrefflich der angenommene Sohn emschlägt Er entscheidet sich dazu, Wilibald aus seinem Herzen zu schließen und Friedbert "für seinen rechten und lieben Sohn zu haben". Die Mutter verfällt darüber in Krankheit und stirbt. Der vereinsamte Gottlieb tut seme Dienste am Hof des Hochdeutschmeisters weiter und erwirkt Friedbert und dessen Padagogen bei seinem Herrn, daß sie auf die hohe Schule geschickt werden. Unterdessen geht es bei dem andern Paar mit dem Geld, dem Prasserleben und der Freundschaft zu Ende. Völlig mittellos treinen sie sich in Bitterkeit. Lottario, der sich bei einem Metzger und dann einem Wirt in Dienst gibt, kann seinen Instrikten nicht widerstehen. Außerlich hubsch und gewandt, schmeichelt er sich ins Vertrauen seiner Brotherren, um sie dann aufs dreisteste zu bestehlen. So kommt er sichließlich an den "leichten Galgen". Wilhald streuft unterdessen mittellos un Land herum und muß sich in semer Not einem reichen Viehbauern verdingen, wahrend Friedbert im Verfolg seiner Studien Doktor, dann Kanzler des Hochmeisters, sein ehemaliger Pädagog Magister und Sekretär geworden ist und beide von ihrem Herrn gute und reiche Ehefrauen zugeführt bekommen haben Und zur Zeit, wo ihre Hochzeit in Posen mit aller Pracht gefeiert wird, muß Wihbald aus seinem Dienst fliehen, weil ihm die Wolfe in die Herde eingebrochen sind. Endlich findet er Dienst beim Sauhirten einer Stadt. Dort bleibt er über ein Jahr lang. Dann treibt ihn eine Traumerscheinung des hingerichteten Lottario fort, in die Heimat zurrickzuwandern, und als Sackpfeifer und "Fatzmann der wenigsten Schildbuben" muß er sich durchschlagen. Da trifft er mit dem Kanzler und Sekretär in einem Gasthaus zusammen. Sie erkennen ihn an einem Lied, das er zur Sackpfeife singt. fuhren ihn listig mit heim und bringen ihn als Pfeifer beim ersten Mahl mit seinem Vater zusammen (Abb. 120). Die Wiederbegegnung, in den meisten Prodigus-Dramen unausgeformt, ist hier zum Hohepunkt der Erzahlung geworden, in dem all die verschiedenen Kräfte sich vereinigen. Wilibald wird, nachdem er sich am Dienst ım väterlichen Haus bewährt hat, Forstmeister des Hochmeisters und rückt dann in die Stelle seines Vaters auf, wo der Hochmeister ihn mit einer Ehefrau versieht. Die weiteren Schicksale werden nur in kurzen typischen Strichen bis zum glücklichen Ende skuziert.

Der rasche Überblick hat schon gezeigt, wie Wickram in diesem Werk perspektivisch bauend und gliedernd gestaltet hat Wohl abgewogen drängen zunächst die Abenteuer des bosen Paars in den Vordergrund, dann aber die erfolgreichen Auswirkungen des loblichen Strebens Das letzte Drittel des Werks schließt die verschiedenen Handlungsverläufe wieder unter Bevorzugung der Geschichte Wilhalds zusammen Dabei steht nicht Teil neben Teil oder Kapitel neben Kapitel, sondern bei sauberer Herausarbeitung der Gliederung herrscht ein stetiges Weitergehen der "Geschichte", an entscheidenden Stellen ein sorgsames Vorhereiten und allmahliches Steigern. Nicht nur Hauptszenen sind mit plastischer Kraft der Situationsgebung ausgebildet. Ohne Seelenanalyse sind die Menschen im Zusammenleben mit ihrer Umwelt erfaßt, und schon werden Sätze leitmotivisch verwendet wie etwa der, daß Wilibald "kein Doktor noch Pfaff begehrt zu werden" Die erziehliche Tendenz ist unverkennbar, fügt sich aber dem Gesamtton ohne sonderliche Ruckstande ein Der, Knabenspiegel" ist eine reife Romandichtung des deutschen Burgertums auf dem Weg von der Renaissance zum Barock (beachtenswert die Verschiebung des Hohepunkts von der Mitte nach dem Ende zu).

Aber Wickrams Beginnen hat keine Fortsetzung gefunden. Und auch die in den funfziger Jahren uppig bluhende Prosaschwank-Literatur der Frey, Montanus, Lindener, Schumann, die durch Wickrams eigenes "Rollwagenbüchlein" (1555) eröffnet worden war, vermochte nicht die fruchtbare Resonanz hervorzubringen, die dem bürgerlichen Roman Fortsetzung und Vollendung gebracht hatte. Es wahrte fast ein Jahrhundert, bis durch Zesen ein neuer Ansatz in dieser Richtung gemacht wurde Wir haben das im Zusammenhang damit zu sehen, daß zwar der barocke Stiltypus kaum als wesentlich gegenburgerlich bezeichnet werden kann, daß aber die politischen und sozialen Krafte ein vorwiegend hößsch bestimmtes Barockzeit-







adungszettel zu einem Meistersingen in der Katharinenkirche zu Nürnberg. Aus dem Ende des XVI. Jhs. Nürnberg, Germanisches Museum.

wirklichen und Humanismus, Mystizismus, Mechanismus über das stadtbürgerliche en weit uberschießen. Aber eine hinreichende historische Erklärung ist damit nicht n Wir sehen, daß auch der Abenteuerroman, zu dem die "Odyssee" in der Prosachung des Muncheners Schaidenreisser (1537) geworden wat und der Wickram an reit und Anmut der Sprache weit hinter sich läßt, fast ebense wirkungslos geblieben e durch Newald wiedergefundene Homertibensetzung des Österreichers Rexins aus der Halfte des Jahrhunderts. — Wickrams Metamorphosen des Ovid (1545; bis 1631 gedruckt) gehören nicht eigentlich in diesen Kreis humanistisch angetönter Epik. stellen sich als Erneuerung von Albrecht v. Halberstadts Werk in den Kreis der Neuingen altdeutscher Dichtungen, unter denen die des Konradschen "Fingelhart" (1573) Fischartsche des "Peter v. Staufenberg" (1588) die bekanntesten sind. Murners vieldeutsche Aeneis (1515) und die Iliasübersetzung des Augsburger Meistersingers Joh. us den sechziger Jahren (gedruckt 1610), beide in Reimpauren, gehören zu den naiven chungen antiker Werke, deren umfängliches Gebiet hier nur gestreift werden kann. len uns einstweilen mit der schlichten Feststellung begnügen mitsen, daß 1569 mit adıs ein romanisch-höfischer Romantypus nach Deutschland komzet, der zukunfismente in sich trägt, der für "den" deutschen Berockromen in gewissen Grundzügen nbar bleibt Wohl kann der "Knabenspiegel" bis 1600 moch sechsmal gedruckt werden. Schwankbücher erscheinen noch im 17. Jahrhundert. Aber die zeitformenden Kräfte andern Bahnen auf andern Ebenen. Die literarbistrafische Bedeutung eines Werks ssen nicht mit dem Umfang seiner zeugenden Nachwickung zusannten. Der "Knabengehort trotz seines unzeitigen Hervorinetens ale schäpfeninche geistig literarische Der anner Francton

me morgans ging if in ion mayory mure for an englang wind on prayang and in de liergery mayor p Qes um frolifom gennier ing warms Dupay word armailer Crosto per and that man ale petter de mix planny, land and governm grat mix / plies and woorthington way Du un you want am hop Dor voget Man um Com gottenday Vourtruiping Jones Ampleig In / amon Con roy droppy Orgo my em Plays 028 in De visc On sing ing was dos gramam gras and der Kriergendy americ Outrowy 300 and En gow Box grofan aming In Ont In guil wife dufumon 8/4 rigenome in die widen in

122. Handschrift des Hans Sachs Aus einem vom Dichter selbst geschriebenen Sammelbande eigener Gedichte. Berlin, Staatsbibhothek.
(Ms germ Fol 591.)

Leistung in die erste Reihe der deutschen Hervorbringungen des 16. Jahrhunderts. Er ist ein padagogischer Entwicklungsroman, und in deren bekannte Reihe vom Parzival über den Simplizissimus zum Agathon und Meister muß das "schonkurtzwylig Büchlein" Wickrams als bedeutsame Zwischenstufe eingeschoben werden.

In dem Jahrzehnt der blühendsten Schwankprosa hat der fruchtbarste Reimschwankdichter der Zeit, Hans Sachs (1494—1576), vornehmlich "Dramen" geschrieben. Die Komodie "Der verlorene Sohn" ist 1556 entstanden.

Man gewinnt für dieses Werk und fur das Schaffen des Dichters uberhaupt einen Augenpunkt, wenn man sich vergegenwartigt, was er im gleichen Jahr noch außer der Parabel-Dramatisierung an Spielen hervorgebracht hat. Es gehen ihr voraus die "Tragodien" Simson und Melusine, die "Komodie" Gideon und die Spiele Eulenspiegel, Lucius Papirius Cursor, Die kuplet Schwieger. Es folgen ihr die "Tragodien" Thamar, Die Machabeer, Die vier unglückhaften Liebhaber (nach Wickrams Gabriotto), Hagwartus mit Signe, Aretaphila, die "Komodien" Hugo Schapler, Der Marschalck, Marina, Darius, Julianus im Bad, Josua, Das Wittfraulein mit dem Ölkrug und, wohl am 31. Dezember 1556, Olwier und Artus Daneben geht eine stattliche Zahl von Schwanken,

von gestlichen und woltlichen Meisterliedern her Diese schwer begreifliche Ausdehnung der schriftstellerischen Tatigkeit eines tuchtigen Handwerkers wird von vornherein davor bewahren, in seinem Schrifttum schöpterische Dichtung neuzeitlicher Art zu suchen. Treffend hat Merker von den epischen Spruchgedichten des Meisters gesagt: "Was der Dichter in seinem langen Leben an Begebenheiten, Ideen und Phantasiegebilden aus seinen Buchern las und lernte. das fugte sich ihm fast ungewollt in Reime, und m hunderten von Fabeln, Schwankerzahlungen und Historien, die aller Herren Lander entstammen und die ganze Weltgeschichte umfassen, zog er Jahr fur Jahr und oftmals Tag für Tag seme ausgebreitete Lekture auf Verse" In gewissem Sinn laßt sich das auf H. Sachsens ganzes Dichten ausdehnen, und was fur die deutschsprachliche Renaissanceliteratur im allgemeinen festgestelt wurde, ist bei ihrem letzten und in einer Weise größten Versdichter noch emmal in besonderer Art zu beobachten Ein aufgeschlossener Blick für die umgebenden Realitaten und ein ungewohnlich reiches popularwissenschaftliches Wasen stellen seiner 123. Holzschnitt aus Ischyrius' Homulus' (Ausg Bildungslust ein schier unerschopfliches Material



zur Verfugung. Dazu steht ihm die Gabe leichten, unbeschwerten Versifizierens zu Gebote. Die magische Lust des Verwortens beherrscht ihn has ins hohe Alter. Und dies ist es letzten Endes, worauf sein Bikhnertrieb sich richtet die zum Bewußtsein kommende Welt zu bewältigen durch die Stilisierung, die das Keimpaar-Sprechen mit sich bringt. Zu der so herausstilisierten Welt gehört auch, ganz wie in der Fabel der Fruhrenausance, die Moral jeder Begebenheit Sie ist ein genau so handgreifliches "Stuck" dieser Welt wie die Menschen und die Vorgange mit ihren Requisiten Weltanschauliche Tendenz fehlt hier ebenso wie asthetische Eigengesetzlichkeit. Anschauliche Sittenlehre gibt allein den Grundriß dieses Schaffens ab und bildet jene eigentumliche Synthese aus burgerlich-handwerkerlicher Sach- und Problemdichtung und Melanchthonscher Sittigung. Es ist die reiche Welt des reformierten Kleinbürgertums mit seiner traulichen Laune, seinem drolligen Humor und seinem rechtschaffenen Ernst, die H. Sachs in die Nurnberger Spielzeugschachteln seiner Gedichte verpackt hat. Der Sturm- und Dranggeneration eine Erquickung, weil hier nichts von der intellektuell gezuchteten Abgehobenheit barocker Dichtung waltet Und doch wohl auch darum, weil man hier im Gegenständlichen und Moralischen dieselbe Unterschiedslosigkeit, dieselbe Gleichgültigkeit gegen verschiedene Seinsschichten fand, die man selbst damals fürs Seelische verlangte Ein unüberbruckbarer Unterschied aber bestand. Die junge Generation der Stürmer kampfte um neue Ziele, der Kreis um H. Sachs hatte nichts Neues, Eigenes zu suchen Das Meer der Renaissance war fur ihn zum abflußlosen See geworden. Die geistige Leistung des Weltformens war für ihn durch die in Luther vollendete Sprache vollzogen. Es galt nur noch, damit alles Erreichbare auszusprechen, und die ganze Wirklichkeit mußte durchgeformt, , reformiert" sein. Aber so viele reizende Figuren H. Sachs auch auf die eine Ebene seiner Schusterstube nebenemander gereiht hat, das entscheidende Geschehen berührte diesen Boden nicht mehr.

H. Sachs ist Vollender zugleich und Symbol dessen, was von der deutschen Renaissance versank, als die zukunftschwangeren Krafte sie aufs Barock hin zu neuem Zeitalter durchformten. So muß auch an der Dramatisierung der Parabel auffallen, wie innerhalb dieses Bereichs eine gliedernde, steigernde Anlage unmöglich ist, und wieder zeigt sich, wie innerhalb einer Epoche, einer Gattung und eines Stoffs das spateste Werk selbst eines der namhaftesten Dichter der Zeit keineswegs den weitesten "Fortschritt" zu bringen braucht. Wenn demgemaß die Verstraffung auf das Menschliche im sittlichen und "politischen" Sinn und die Differenzierung der Erlebnisschichten und -tendenzen in dieser Darstellung als der Hauptvorgang der geistigen und literarischen Barockisierung hervorgekehrt wird, so ist es fur dessen historischen Vollzug gerade bezeichnend, daß er keineswegs das Gesamtgebiet durchwaltet.

Wie im Deutschland des Reformationsjahrhunderts vornehmlich die lateinsprachliche Dichtung neue Wirklichkeitsformung anbahnt und wie sie das deutschsprachliche Formen teilweise in ihr Kielwasser zieht, das laßt bei anderen Bedingungen, als die Parabel vom verlorenen Sohn sie aufweist, die Reihe der Jedermann-Spiele sehen, die jetzt noch in Kurze erganzend überblickt werden soll

Von den Totentanzen den Dramatisierungen der Sterbebuchlein und von namentlich in Frankreich verbreiteten Moralitaten in denen die Rechtfertigungslehre allegorisch vorgeführt wurde, nimmt dieser Spielkreis seinen vagen Ausgang. Ein englischer Dichter, vermutlich ein katholischer Geistlicher, bringt ihm die typische Verstraffung auf das Human-Weltanschauliche, indem er die theologisch allegorischen Vorgange auf die Parabel von den Freunden in der Not bezieht die aus dem spätgriechischen Roman von Barlaam und Josaphat (ca. 630) sich über das Abendland verbreitet hat Damit war wieder ein mdividualbiographischer und doch zugleich allgemeingültiger Handlungsverlauf für ein "Drama" mikrokosmischer Art gewonnen. Vielleicht war es der oben als aszetischer Schriftsteller genannte Petrus Dorlandus der kurz vor 1500, mit einer Bearbeitung "Spyeghel der Salicheyt van Elckerlijc", dies Werk dem Festland zuführte. Gegenbach-Wickrams "Zehn Alter" ruhren noch undentlich an diesen Kreis Schärfer zielt zu ihm Joh Kolrosz mit seinem Basler Spiel "Von funferlei Betrachtnussen" (1532) Das Schicksal des ausschweifenden Junglungs, der mit dem Acolastus manche Verwandtschaft hat und der durch Bußrede und Drohung zu Buße bewegt und vom Engel ins Paradies geführt wird, ist liter aber doch von direkten Moralivationen uberwuchert und nicht zur dramatischen Dommante gestaltet. Den Weg zur barocken Verstraffung willagt wieder das lateinische Werk eines mederländischen Schulmeisters ein, der "Homulus" (Abb. 123) des Priesters Ischyrius (1536), der in 5, freilich sehr ungleich langen, Akten aufgebaut ist. Den entscheidenden Schritt tut 1534 Macropedius, eine der bezeichnenden Gestalten des Reformkatholizismus im 2 Jahrhundertdrittel, indem er seinen "Hecastus" zum weltanschaulichen Charakterschauspiel bildet. Die Totentanzidee ist des abstrakten Lehrzuges und der Schauerphantastik entkleidet, der tragische Vorgang in uppiges Burgerleben des Alltags hinemgesehen. Wenn bei Ischyrius der Auftrag Gottes an den Tod das Stuck feierlich eroffnet, so gibt der 1. Akt des "Hecastus" ein lebensvolles Zustandsbild von dem leichtsinnigen Wohlleben des Helden im Haus und bei den Freunden Ein gedrängtes Chorlied in jambischen Dimetern leitet zum 2 Akt uber. In das mit Festvorbereitungen beschaftigte Haus tritt Nomodidaskalus, der Bote des hochsten Herrschers, und verlangt, mit dem "homuncio" zu reden. Mit suggestiver Kraft läßt Macropedius von dieser Gestalt in das Alltagsgetriebe eine fremde Hoheit, Würde und Strenge ausstrahlen, der sich Dicnerschatt, Gattin und endlich der widerwillig herbeigeholte Hecastus nicht entziehen können, und machtvoll kontrastiert seine lakonische Ruhe mit der zuerst noch einmal widerspenstigen und dann unheimlich beklommenen Unruhe des Hecastus, bis jener sich dem immer noch Ungewissen als Bote des Königs aller Könige offenbart und ihm das geheimnisvolle Dokument entziffert. "O Mensch, ordne dem Haus, denn sterben wirst du und micht leben!" Der 3 Akt bringt die Höhe der diesseitigen Tatigkeit: Hecastus beschwort Freunde, Angehorige, Kinder, Gattin, endlich seinen Reichtum, ihn zur Rechenschaftserstattung vor dem Herrn zu geleiten. Alles bleibt vergeblich. Im 4 Akt stieben die um den Kranken versammelten Angehorigen auseinander, als der Tod selbst zu ihm tritt und ihm nur eine Stunde Frist gewahrt. Aber Virtus, chemals von Hecastus gehebt und dann vernachlassigt, kommt zu ihm und verspricht, Fides zur weiteren Unterstützung zu holen Im letzten Akt ereignet sich der übernaturliche Hohepunkt der Handlung. Vom Priester mit den Sterbesakramenten versehen und über den wahren Glauben belehrt, überwindet Hecastus mit Hilfe von Virtus und besonders Fides die Angriffe des Todes und Teufels Die ungeordnete Trauer der Angehörigen wird durch den Priester in die rechte Bahn geleitet

Wenn im Gnapheusschen "Acolastus" das freie Zusammenspiel der Charaktere sicherer und sauberer gelungen ist, so hat Macropedius nicht nur durch die Fabel an sich, sondern auch durch die Einzelgestaltung mehr symbolischen Tiefgang seines Dramas erreicht und von anderer Seite her die Immanenz des burgerlichen Sittenbereichs ausgeweitet. Und wenn er die Intensitat des Erlebens nirgends zu der Höhe emporschwingt, zu der sie in der Wiederbegegnungszene des "Acolastus" gesteigert ist, so bildet der "Hecastus" mit seinem getragenen Pathos einen bedeutsamen Vorklang des barocken Tragodientons

Die machtvollste Intensitatissteigerung bringt dem Stoff der Mann, den man mit Recht den Aristophanes des Jahrhunderts genannt hat, Thomas Naogeorgus (Kirchmeyer), in seinem fünfaktigen "Mercator" (1540). Zwei Jahre zuvor hatte er in den 4 Akten seines "Pammachus" ein Schauspiel von weltgeschichtlichem Ausmaß gestaltet Pammachius ist der Repräsentant des Papsttums seit der Christianisierung des Romischen Reichs, eine apokalyptische Figur von unbeweglicher Bosheit, Massigkeit und Bru-

talitat Ihm zur Seite steht Porphyrus, der diabolisch gewandte, überlegen formsichere Kuriale Pammachius ist entschlossen, meht weiter das Opferleben der Christen zu fuhren, sondern der "guten Natur" und der "Vermust" zu folgen und die nene politische Lage dahm auszumutzen, daß der Kaiser selbst, von junger Frommigkeit erfullt, ihn zu hochster Macht und hemmungslosem Genußleben emporheben muß. Beide schmieden nun ihren teuflischen Plan, beginnen ihre Machenschaften gegen den Kaiser und rusten sich zum Bundnis mit dem Satanas. Dieser, von der tausendjahrigen Gefangenschaft auf das Gebot Christi hin befreit, tritt zu Beginn des 2 Akts auf, hält Musterung über die Seinen und empfangt dann Pammachus und Porphyrius, der für seinen wortungewandten, aber ihm an Hollenfrechheit überlegenen Herrn die Verhandlungen fuhrt Der Bund wird geschlossen, das Kaisertum aufs schamloseste mit Waffen der gestlichen Gewalt geknechtet, das Christentum mit grauenhafter Blasphemie in seinen Gegensinn ver-



124. Phantastisches Spottbild auf den Papst Holzschnitt von Tobias Stimmer.

kehrt. Der 3. Akt bringt die Krönung des antichristlichen Pammachius zum Papst und als dichterischen Höhepunkt die fast 400 Verse umfassende Staatsrede des Porphyrius, in der die Grundlagen des neuen Reuchverkundigt werden; darin eine grimmige Parodie des "Salve regina" und eine Kette von 12 Versen, deren jeder beginnt "Datis nummis". Parrhesia wagt den Zwischenruf "Vom Christus nicht ein Wort". Porphyrius erwidert: "Wie, Christus nennst du? Hüte dich, Weib, daß je du diesen Namen wieder nennst" Der 4 Akt zeigt das infernalische Festgelage, das Satan zur gelungenen Stiftung des antichristlichen Reichs seinen Teufeln und den Beamten des Pammachius mit ihrem Fürsten gibt. In der nächsten Szene aber entsendet Christus endlich die Veritas und mit ihr den Paulus zum Theophilus (Luther) in die Stadt des Sachsenherzogs, und der Teufelsbote bringt in die von Trunkenen widerlich angefullte Hölle die Botschaft, daß gefahrliche Feinde sich erhoben haben. Der Kriegsrat der teuflischen Führer bildet die letzte Szene. Ein kurzer Epilog beschließt: "Erwartet nicht, daß hier noch der 5 Akt gespielt wird, den Christus einst an seinem Tage aufführen wird. Nur Gott kann diese Tragödie beenden durch die Ankunft semes Solmes; er, der die Seinen aus der Welt nehmen wird, wie das Gold aus dem Kot, und die Gottlosen dem ewigen Feuer übergibt. Das wird die Katastrophe des ganzen Dramas sein!"

Der wahrhaft gigantische Haß gegen die katholische Kirche, die Kuhnheit der grotesk-polemischen Phantasie, die ans Mythenbildende grenzt, die meisterhafte Beherrschung und Treffsicherheit der Sprache, die Naogeorg auch zu einer vollständigen Sophokleslatinisierung befähigte (1558), machen ihn zu einem von allen humanen und bürgerlichen Bindungen freien, von dichterisch-kämpferischem Genie besessenen Dichter, wie er im 16. Jahrhundert einzig dasteht, und seinen "Pammachius" trotz der armen äußeren Handlung zum grandiosesten dramatischen Pamphlet der Reformationszeit — selbst ein so plastisches und atzendes Werk wie die dialogische "Bicht" des sog. Daniel van Soest, die 1539 gegen den westfälischen Protestantismus erschien, oder Salats grimmig-fantastischer "Triumphus Herculis Helvetici" (1532) kann sich an aufpeitschender Kraft und an Weite des Gestaltungsraums damit nicht messen —. Die dramatische Bewegung quillt hier nicht aus den Vorgängen, sondern ist den Personen der mikrokosmischen Komödie innewohnend. Mit jedem Wort offenbaren sie ihr Wesen und damit Kräfte des weltanschaulichen Existenzkampfes, in dem dieser homo furiosus, wie ihn Melanchthon nannte, die ganze Wirklichkert bestehen sah.

Dieselben Zuge eignen seinem Jedermannstick. Was das Schauspiel des Niederländers trägt, das Hineingreifen des Todes in das freudige, allzu freudige Erdenkeben, das ergibt sich bei Naogeorg nur eben mit Fuhrt dort allmähliches Anschwellen zum Auftreten des mit feierlich jenseitigem Glanz umkleideten Boten Gottes, der am ewigen Gesetz das vergängliche Handeln mißt, so setzt hier die 1. Szene mit dem

dusterheitigen Monolog des Lyochares ein des "l'rendenlosers" Tod, der den Mercator, den mit seinem Pfund in erbaudigem Egosams wuchenden, unter grimmigen Seitenbemerkungen belauscht, ihm dann gewaltsam das Haustor aufsprengt, ihn mit dem viermal wiederkehrenden Halbvers "Mortis adsum nuntius" aufs Sterbelager wirft, unerbittlich verspottet und seiner mißhandelten und strafeheischenden Conscientia uberlaßt. Der 2. Akt zeigt noch umnißverstandheher, daß es im Stuck meht auf Menschengestaltung ankommt, sondern auf die agierende Entfaltung der konfessionellen Rechtfertigungslehren. Er ist auf dem Grund der tiefen Uberzeugung von der radikalen naturlichen Sundhaftigkeit des Menschen eine ungeheure Persiflage des Priesters, der, stumpf und geldgierig, kommt, um den Sterbenden zu versehen; der vom Teniel so verblendet ist, daß er die Anwesenheit des Satans und der Conscientia im Raum nicht wahrnimmt. der den Sterbenden mit seinen als Medizin gereichten Mitteln von "guten Werken" nur noch tiefer in Verzweiflung sturzt. Der 3 Akt entfaltet in entsprechender grotesker Aktion als positives Gegenstuck die Luthersche Rechtfertigungslehre. Christus entsendet Paulus und Cosmas zum Mercator, der jetzt endlich seine durch kein Menschenwerk zu behebende Hollenreife eingesehen hat, und da heilen sie ihn durch Brechmittel von der falschen Lehre und den verderblichen guten Werken. Auf dies Nacheinander der bekämpften und der verfochtenen Lehre folgt nun — und damit ist die "Jedermann"-Handlung ihres ursprunglichen Sinns vollig entkleidet und in ein dualistisches Spiel vom erlosten und verdammten Sunder umgewandelt — ihr Nebenemander Lyochares fuhrt einen Fürsten, einen Bischof, einen Franziskaner zum Gericht und holt dazu den Mercator Jene können unter der Last ihrer guten Werke kaum vorangehn, aber auch ihre Gewissen sind zum Umsinken schwach; dieser geht unbeschwert dahin, von seinem freudigen Gewissen begleitet Im 5. Akt vollzieht Christus selbst das Verhor, das noch einmal drastisch die Nichtigkeit der guten Werke vor Augen fuhrt, und fällt das Urteil. Auch hier also ein Drama von sozusagen kosmischen Ausmaßen, mit karger Haupthandlung, aber reichen drastischen Details und mächtiger dialektischer Spannung; ein Werk, das die dualistische Differenzierung der Renaissancemoglichkeiten besonders weit vorgetriehen zeigt.

Im selben Jahr mit diesem rhetorisch weltanschaulichen Drama antikisierender Pragung erscheint ein aus der burgerlichen Renaissance fortgebildetes Jedermannspiel, das der Kölner Buchdrucker Jaspar v. Gennep aus den Werken des Gengenbach, Ischyrus, Culman, Macropedius kompiliert hatte. Dieser "Homulus" deutscher Sprache ist die "klassische" Spielgestaltung des Stoffs geworden. Schlicht typisierend ist hier wieder Szene an Szene gereiht, geht der versuchbare Christ durch übermütige rheimische Lebenslust, Krankheit, Reue, Genesung, Ruckfall und Erkrankung zum Tod den Weg jedermanns; im Glück von vielen gesucht und verführt, auf dem letzten Weg aber von allen verlassen. Gott schickt ihm seinen warnenden Engel, schickt ihm den Tod. Moses hält ihm das strenge Gesetz entgegen, Sunde, Tod und Teufel bedrohen ihn, über Tugend, Bekenntnis und Beichte richten ihn auf, die Mutter der Barmherzigkeit bittet auf sein reuiges Flehen für ihn, und die gottliche Gnade starkt ihn im letzten Kampf, wo auch alle naturlichen Gaben des Ich ihn verlassen.

Es ist naturgemaß ein anderer "Kosmos" als der Naogeorgsche, in dem dieser katholische Jermann spielt Aber auf dem Weg zu barocker Verstraffung und Differenzierung sind beide Werke. Beide sind vom Himmel zur Hölle gespannt über dem Lebensweg des Einzelmenschen, beide wollen in seinem Mikrokosmos den Makrokosmos spiegeln, beide streben aus der Statik des Einzelbildes zur Endteleologie und damit zur Verlegung der dramatischen Hohe hinter die Mitte,

Verscharfung der Umrisse, abstufende Zusammenordnung der Einzelmassen, Anrundung einer Wirklichkeitsauffassung, in der Überwelt und Unterwelt um den Menschen sich schließen, scharfe moralische Wertung, die meist religiös, vielfach auch weltanschaulich eingeschmolzen ist, Ausbildung einer gehobenen, zum Pathetischen neigenden Sprechweise, richtungshafte sachliche Leidenschaft, schichtenweise Auspragung eines humanistischen Intellektualismus zeigten sich beim Überblick über die zwei repräsentativen Dramenstoffe als die vordringenden literarischen Kraftströme der Zeitspanne. Sie hat eine neue Ausgangsebene des geistigen, des literarischen Geschehens erstellt Das zeigen die dichtungsgeschichtlichen Ereignisse des letzten Jahrhundertdrittels.

#### II. BÖHME, BIDERMANN UND DER FORTGANG DER BAROCKDICHTUNG.

Man rol't von Zeit und Ort von Nun und Ewigkeit. Was ist dam Zeit und Ort und Nan und Lwigkeit -Schettler (Chernfan Wandersmann)

ie zusammenfassende Kennzeichnung, die sich am Schluß des vorigen Kapitels ergab, macht deutlich, daß die deutsche barockzeitliche Literatur dem barocken Stiltypus Wölfflins nur sehr bedingt zugeordnet werden kann. Um so mehr wird es auch im folgenden die Aufgabe sein, nicht spornstreichs die literarhistorischen Bestande in kunsthistorische Kategorien zu fugen, sondern im Blick auf die Umrißlinien und Ordnungssysteme der barockzeitlichen Literatur zum Finden angemessener Kategorien beizutragen. Recht aber betont Walzel den großen heuristischen



Weltbild nach Cusanischer Vorstellung. Deutscher Holzschnitt des 16. Jahrhunderts. (Nach H. A. Strauß: Der astrologische Gedanke i d. deutschen Vergangenbeit! Der Mensch dringt durch den Erdenhummel in neue Welträume durch

Wert der "wechselseitigen Erhellung", wie er sie übt: "Wir können von der neuern Kunstgeschichte analysieren lernen, analysieren vor allem im Hinblick auf die kunstlerische Gestalt." Und in seinem Beitrag zur Jellinek-Festschrift, wo er den barocken Stiltypus aufs fruchtbarste differenziert und damit weit über Wölfflin, Worringer und Strich hinauskommt, weist derselbe Forscher darauf hin, wie in diesen Stilkategorien "eindeutige Ausdrucke fur immer wiederkehrende Abschattungen des Kunstgestaltens gegeben sind. Es ist nicht weiter nötig, von Fall zu Fall Bezeichnungen zu suchen, die das Wesentliche eines Kunstwerks umschreiben, nicht nötig, impressionistisch durch eine Fülle von mehr oder minder treffenden, im Augenblick gefundenen Worten dies Wesentliche auszusprechen" (S. 8f.). Im Sinn der von Walzel endgultig durchgeführten reinlichen Scheidung zwischen "kunstgeschichtlichen Grundbegriffen" und "Grundbegriffen der Kunst" wird eine literarhistorische Darstellung sich vor der unbesehenen Übernahme kunstgeschichtlicher Epochenbegriffe (wie etwa "Manierismus" fur die in diesem Kapitel zu betrachtende Zeit) zu hüten haben. Sie wird aber das literarische Geschehen je und je an dem Koordinatensystem der überzeitlichen Stiltypen "messen". Davon wäre jedenfalls eine Bereicherung der geschichtlichen Einsicht und der stiltypischen Erkenntnis zu erhoffen. Und sie wird es auch bemerken, wenn sich aus ihren Beobachtungen ein gewisser Gleichlauf mit kunstgeschichtlichen Verläufen ergibt. So entspricht es dem im vorhergehenden (S. 128) kurz formulierten Verständnis des 16. Jahrhunderts, wenn W. Danckert Benden zwenen Ronigen / Garinterund Perion/ vnub einem Streit/fo er Perion/ofne gefårb / wiber zween Mitter gehabt/undiger bende mierem Lowen/ melder in ihr gegenwernigteiteinen Dirfchen fraffe/und was befbatben ferriero begegnet.



126/127. Holeschnutte aus der Fohoausgabe des Amadis (1583). Gurinter und Perrin leinen sich Leinen Elisena, Gannters Tochter und Perrins Gehebte, laßt den Amadis aussetzen.

(Deutsche Vierteljahresschrift VI, 246) für die deutsche Musikgeschichte ausführt: "Die deutsche Renaissancekunst bleibt eine gebundene Kunst; eine einheitliche Tradition verbindet sie also nut der linearen deutschen Gotik einerseits und dem linearen deutschen Barock anderseits." Und Dag. Frey stellt in seinem Buch "Gotik und Renaissance als Grundlage der abendländischen Weltauschauung" fest, daß die Renaissance zwischen Gotik und Barock steht wie die Gotik zwischen Antike und Renaissance: "Im Norden wächst der Manierismus in stetiger Berührung mit der spätgotischen Formenwelt unmittelbar aus der mittelalterlichen Tradition hervor. Aber auch hier mußte das ekstatische Gefühl des unendlichen Raumkontinuums, das hingebungsvolle Entzticken an der unendlichen Fülle der Erscheinungswelt als Ausfluß des allmächtigen, allgütigen Schöpferwillens erst eine innere Wandlung der Vorstellungsweise durchmachen, sich an der Gesetzmäßigkeit eines rationalisierten Weltbildes in seinen Grundvoraussetzungen neu organisieren und aufbauen, um zu den letzten Folgerungen seiner Problemstellungen zu gelangen. Erst durch die Renaissance erfüllt sich Gotik." Gewiß ist auch das nicht einfachhin auf die deutsche Literatur zu übertragen; ihre "Renaissance" hat, aufs Große gesehen, zwei heterogene Bestände hervorgetrieben: das primitive Gebrauchsund Kampfschrifttum der burgerlich-ständischen Kreise und die "literarische" Literatur der Neulateiner. Aber auch auf dem literarischen Gebiet klingen gegen Ende des Jahrhunderts vernehmlich Töne hervor, die sich zu dem Ewigkeits- und Unendlichkeitsethos des Hochmittelalters und der deutschen Frührenaissance stimmen, nachdem schon in der deutschen Renaissancebreite reine "Diesseitigkeit" und reiner Renaissancestil kaum je erscheinen. Auch im Stofflichen laßt sich nun mancherorts solche ruckwärtige Annäherung beobachten. Geistige und soziologische Umlagerungen sind dafür wechselweis bedingte Bedingungen,

Die triumphierende Rückkehr des ritterlich amourösen Romans nach Deutschland wird getragen von der Teilnahme der adligen hofischen Kreise, die nun politisch und kulturell wieder zur Fuhrung gelangen. Es ist nur sehr bedingt richtig, den Erfolg des "Amadis" in Deutschland als einen Sieg franzoischen Geistes zu deuten Schon dies bleibt ja zu beachten, daß Frankreich selbst den Grundstock des Werkes aus Spanien bezogen hatte. Und anderseits sind die letzten der 24 Amadisbände, die bis 1595 das farzinierende Werk in immer neuen Fortsetzungen ausspannen, aller Wahrscheinlichkeit nach deutsche Originalschöpfungen. Der Kern des Stoffes durfte aus Wales kommen und gehört wie der Artuskreis der

frankolatinischen hofischen Kultur schlechthin. In dem Paar Amadis-Galeor sind die Typen des identistischen und des genußfreudigen Ritters ahnlich gegenübergestellt wie in dem andern Paar Parzwal-bawein. Die Begeisterung des Barockzeitalters für dies Werk, die Handel nich 1712 eine Oper Anadigs kon in nicht in heß, die durch den Kampf der burgerlichen Theologen und Moralisten dagegen wahretel des .7 Jahrhunderts nur bestätigt wird, sie laßt ein Einheitsbewußtsein der abendländischen Adelskultur zur Geltung kommen, wie es an die staufische Zeit erinnert. Auch an der I bersetzung schemen verschiedene Adlige beteiligt, und Heidelberger Pfalzgräfinnen sind 7 Bande gewidmet. Nicht nur um eine Reaktion gegen die burgerliche Erzahlweise und Erzählwelt durfte es sich handeln. Auch die Massivität der Chanson de geste-Prosen ist hier verbannt. Eine Welt der gesellschaftlichen Zucht, der heroischen Lat und der zarthchen Empfindsamkeit ist wieder verwirklicht, eine Welt, in der wacher Wille Intellekt und Schwarmerer herrscht und in der es auch den fürs Barockzeitalter bezeichnenden Sensualismus gibt. Die heldisch galante Sittlichkeit ist nichts weniger als autonom, ist gesellschaftlich, transsubjektiv, die Religiosität objektivistisch und wenn die deutschen Übersetzer ihre Helden vor großeren Unternehmungen die , Predigt" horen lassen so ergibt schon der geistige Zusammenhang, daß sachlich die transsubjektive Messe gemeint ist. Und anderseits ist diese Anderung auch insofern verstandlich, als innerhalb der protestantischen Orthodoxie Abendmahl und Predigt dem Charakter des "opus operatum" sich in der Praxis wieder angenahert haben; eine Tatsache, gegen die sich die mystizistischen Reformbewegungen im Luthertum wenden. Aber freiheh die selbstverstandliche Freiheit des ethisch-ästhetischen Spiels ist es im Amadis" nicht Starker reflektiert ist hier alles, mit bemühterem Antrieb aus der animalischen Vitalität emporgetrieben. An Stelle des anmutigen Dialogflusses Gottfriedscher Art ist eine umständlich abgezirkelte, "barocke" Grandezza getreten Das Bose, Niedrige, Zauberische im Sinn des Hexenhaften, das tierisch Triebhafte ist umlangreicher und gewichtiger Ritterliche Lebenslust wird nicht als in völliger Einstimmung mit dem in Betracht kommenden Ausschnitt aus der kirchlichen Moral empfunden. Als sich, um nur ein Beispiel zu geben, die jungfräuliche Prinzessin Elisena dem Konig Perion hingegeben und von ihm den Amadis empfangen hat fugt der Erzahler ein: "Hier soll man wahrnehmen der großen weiblichen Schwachheit bei dieser Furstin, welche in ihrem jungsten Alter solche ungestume Liebe geflohen, aber ihre fleischlichen Luste nicht durch ihr Gelæt und Anrufung des heiligen Geistes abgewendet und getötet hat und ganz geschwind, ja, in einem Tag in den schandlichen Strick gefallen und also aus einer schonen Jungfrau eine hübsche Frau geworden ist " Aber unmittelbar fahrt er fort: "Als nun diese beiden Liebhabenden in diesem Lust und Trost waren...; eine Wirkhehkeitsfreude, die an Ahnliches in "Euriolus und Lucrecia" erinnert (vgl. S. 94) die wenn man will, "renaissancehaft" ist und die doch auch mit dem schroffen Nebenemander sensualistischer und aszetischer Anspruche eine Eigentümlichkeit der barockzeitlichen Geistesart ausmacht. Auch der Stoizismus kundigt sich an, und zwar mit adelsbewußter Motivierung und in Verbindung mit der Grundidee von der Wandelbarkeit des Glucks, wie sie durch den Dreißigjahrigen Krieg nur verstärkt aber keineswegs-hervorgebracht wurde "Weil ihr denn", spricht Amadis zu einem von ihm befreiten jungen Freulin "von «o hohem Stammen, sollt ihr etwas mehr Geduld haben, denn dies sind des Glücks Tück und Anderung, welchen niemand entrunen noch entfliehen mag". Im Roman des 17. Jahrhunderts begegnet dieser Zug immer wieder. Die gewaltigen, unubersichtlichen Ausmaße des Ganzen bei sorgsamer rationaler Zuspitzung des Einzelnen, die reiche Ghederung und Verschlingung mannigfacher Schicksale, die bewußt musterhafte Diktion, namentlich in den zeremoniellen Teilen, die aus dem Werk eine mehrfach gedruckte "Schatzkammer schöner zierlicher Orationen" ausziehen ließ, sind stilistische Entsprechungen solcher geistiger Barockzuge, von denen das bürgerlich individualistische Bereich der deutschen Renaissanceerzählung vollig aufgesprengt wird.

Einen Ruckschlag gegen die klassische Antike darf man im "Amadis" nur unter erheblichen Einschrankungen sehen. Einmal sind die Interessen der sozialen Schicht, die im "Amadis" zu Wort kommt, auch vorher nicht klassisch-antik gerichtet gewesen. Es handelt sich, wenigstens in Deutschland, um eine Entsprechung zu dem Vorgang der Frührenassance in entgegengesetzter Richtung: das Ethos des Adels wird wieder von kulturbestimmender Bedeutung. Ferner gewinnt etwa um die gleiche Zeit die Spätantike neue Wirkkraft mit dem hellenistischen Roman. 1559 erscheint Heliodors "Theagenes und Chariklea" in einer Verdeutschung durch den elsässischen Schulmeister Joh. Zechorn und erfährt bis 1641 zehn Neudrucke Und in dieselbe Richtung gehört der von Joh. Artopeus 1573 übersetzte "Ismenius", ein byzantinisches Werk des 12 Jahrhunderts, das des Achilles Tatius "Leukippe und Khtophon" nachahmt. Es ist der empfindsame Abenteuerroman, der damit in die dichterische Phantasiewelt einstromt und sie mit seiner Motivik, seiner spannungsreichen Handlungsführung, seiner king abgewegenen Mischung von Lüsternheit und endlich siegender Tugend anregt. Und um dieselbe Zeit wurden auch in Frankreich "Theagenes



128. Holzschnitt aus "Theagenes und Chariklea" im "Buch der Liebe" 1587.

und Chariklea" und des Longus "Daphnis und Chloe" ubersetzt, empfing der spanische Spatrenaissanceroman durch Heliodor und Tatrus entscheidende Anregungen und erreichte auf diesem Grund in des Cervantes "Persiles y Sigismunda" seinen Gipfel. Nach Pfandls schonem Nachweis hat "nicht der Ourote", der erst 1648 und auch da nur mit 22 Kapiteln verdeutscht erschien, "der Novela caballeresca den Todesstoß versetzt; nem, wohl aber hat die abenteuerliche Liebesmar von Theagenes und Chariklea, von Leukippe und Klitophonte, von Luzman und Arbolea, von Persiles und Sigismunda, weil sie m der Phantasie zeitgemaßer, im Gefühl erhabener. idealer gewesen 1st, weil sie dem mystischen Seelenkult und Jenseitsdrang der Epoche entgegenkam, den Amadıs aus dem Gesichtskreis der gebildeten Leserwelt verdrangt" Das gilt freilich nicht ohne weiteres für Deutschland. Hier ist die Moglichkeit nicht ausgenutzt, in der Chariklea das Sinnbild der Seele zu sehen, "die nach dem Purgatorio eines

irdischen Prutungsweges zuruckkehrt in das Reich der göttlichen Weisheit". Und auch kein schopferisches Werk wie d'Urfés "Astrée" (eine Verdeutschung begann 1619 zu erscheinen) mit seiner intellektuell beherrschten Empfindsamkeit ist in Deutschland aus diesem amadisisch-hehodorischen Boden hervorgegangen. Aber in jenen Übertragungen setzt sich der Wille durch, die eigenwilligen Triebe der individualistischen Seele mit dem an humanistischer Ratio geschulten Verstand zu ordnen, zu zähmen, auf eine außerpersönliche Norm zu richten und in einem neuen "Dienst" an der Ehre des Helden und der reinen Treue der Frau zu läutern

Die schöpferischen Leistungen entstehen in Deutschland auch jetzt noch nicht auf dem Gebiet des Romans. Desgleichen kommen die Versuche, den Roman des abenteuernden Helden als aszetische Allegorie auszubauen, nur in Übersetzungen nach Deutschland. Deutsche Originalwerke entstehen auf dem Gebiet der geistlichen Erzahlprosa Petrus Canisius, auch als Schriftsteller an hervorragender Stelle seiner Zeit, schafft in seinen letzten Lebensjahren, um 1590, in mehreren "Historien" eine neue Art der Heiligenlegende, die wieder "Gotisches" und "Renaissancehaftes" eigentumlich verschmilzt. "Wahrhaft, lustig und recht christlich" nennt er selbst die Legenden von S Beato und S Fridolino, denen er eine klar gegliederte historische und dogmatische Rechtfertigung der Heiligenverehrung vorausschickt. Die Struktur der Legenden selbst ist recht ignatianisch. Die einzelnen Stadien der "Historie" werden knapp geschildert, mit veranschaulichenden Strichen, die auch den Ort der Handlung, die Schweizer Landschaft, oft überraschend zur Geltung kommen lassen. Aber nicht als Selbstzweck steht die Handlung da, sondern sie dient als Grundlage für die sorgfältig durchdachten Betrachtungen, die sich ungezwungen um jedes Stadium flechten. Eine Fulle von Stellen aus der Heiligen Schrift, zahlreiche Belege aus den Kirchenvatern, sind in die Erzahlung verwoben, die so zu einer Art epischen Katechismus wird. Für die kunftige, hofisch abgezirkelte Erzahlprosa konnte die Canisianische Schreibweise kaum etwas erbringen; dazu ist sie zu innig ım Sının der Fruhrenaissance — es besteht ein greifbarer literarischer Zusammenhang: 1543 hat Canisius, zum Teil auf Grund von Handschriften des Kolner Dominikanerinnenklosters, eine Ausgabe seines Lieblingsschriftstellers Tauler veranstaltet --. Aber stiltypisch zeigt der Satzbau eine auffallende Fortbildung von der reihenden Art zur steigernden, und der Wille zu erschöpfender begrifflicher Bestimmung wirkt sich un als spiralig empordrehende Bewegung, die erst im breiten Schlußgipfel zur Ruhe kommt. Satze wie der folgende könnten geradezu als Paradigma fur Walzels Bestimmung des pathetisch-barocken Grundbegriffs (Gehalt und Gestalt S. 391 ff.) gelten. "Dann unter allen andern Creaturen sein diese nach Göttlicher Majestat die ersten und fürnehmsten, die liebsten Kinder des Himmelischen Vaters, die gnadreichsten und mächtigsten Bruder und schon in ihrem Vaterland eingesetzte Miterben Christi, die wurdigsten und reinesten Tempeln und Werkzeug des heiligen Geistes wie auch die edelsten, reichesten, ansehnlichsten Bürger und Einwohner des Hummlischen Hierusalenis und zugleich die stärkeste Saulen und schonste brinnende Lichter, so da in Gottes Stadt und Haus, das ist in dieser unserer auf Erden streitender Kirchen, am herrlichsten schemen und leuchten." Und die Art, wie hier nicht mitgehende Erzahlfreude am Geschehen vorwaltet, wie vielmehr der "Emzelfall" einer übergreifenden geistigen Gesetzlichkeit zugeordnet wird, diese Art ist für das Schrifttum der Barockspanne und insbesondere für ihre epischen Gattungen weithin bezeichnend. Im "Amadis" selbst zeigen sich Ansatze dazu, und was in ihm den Stoff zur "Schatzkammer" bot, dem entspricht strukturell die "Katechismushaftigkeit" der Canisianischen Historien. Sie zeigen anderseits eine gewisse Verwandtschaft der Erzahlweise mit der "Historia von D Johann Fausten" und der "Chymischen Hochzeit Christiani Rosencreutz", doch herrscht bei Canisius, von der anderen gelstigen Bezogenheit zu schweigen, eine klare rationale Durchbildung, wie sie fur den Katholizismus der jesuitischen Barockscholastik überhaupt kennzeichnend ist. Das wird sich weiterhin noch schärfer abzeichnen

Im gegenwärtigen Zusammenhang verdient Bemerkung daß die beobachteten Verbindungen "gotischer" und "renaissancehafter" Zuge gegen das Jahrhundertende eine Spiritualisierung zeitigen, die wohl mit der Entstehung des dolce stil nuovo um 1300 verghehen werden darf. Der schwer entwirrbaren geschichtlichen Verwebungen wird man aber erst recht ansichtig, wenn man beachtet, daß dieser Spiritualisierung eine schichtenbewußte Sensualisierung zur Seite geht und daß die Annäherung an die Haltung des Minnesangs, die sich in der lyrischen Gattung strichweise zeigt, angebahnt wird in der neulateinischen Dichtung, also einer scheinbar besonders renaissancehaften Gattung im stiltypischen Sinn des Worts. Die romische Liebesdichtung hat eben zur Formung des Minnesangs mitgeholfen, wie sie jetzt zur Formung der barocken Liebeslyrik Deutschlands nuthilft Aber beide Male verliert sie dabei die im plastisch Körperlichen ruhende Raumlichkeit. Sie wird intellektualisiert und eben damit schon spiritualisiert. Und gerade die



# SCHEDIASMA: TVM RELIQUIAE.

पानि श्रीक , म मंग्रस देवूने श्रूपीर्वकमकार साहित्र काम नुकासकार महत्व हुने व्यक्त साहित्



Talis eram, nec tantus ego schediasmara feci, Qualem sculptorisme schediasma facit

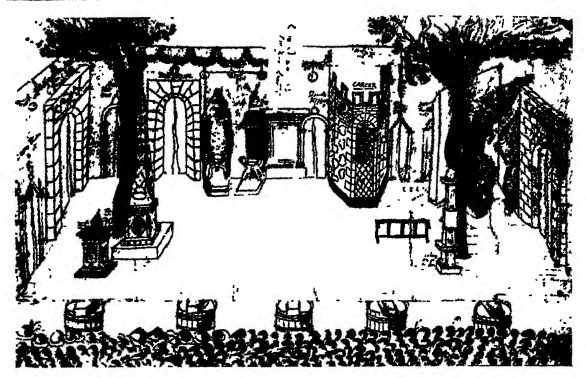
## Privilegio Cælarco authori concello.

ANNO CHRISTI 1575.

129. Titel der "Schediasmatum reliquiae" mit dem Bildnis des Paulus Melissus.

seelische Distanz, der konnerische Zug dieser Kunst, ihr Spielgeist sind mitbegrundend für diese Art Erhelbliche Bestande der barockzeitlichen Lyrik sind überdies gekennzeichnet als mit der neuen astronomischen Weltsicht verbunden durch diesen spielenden Intellektualismus, denn gerade er relativiert das Erlebnis des Ich, das seine Erschutterung als Allerschütterung deuten möchte.

Fast konnte man es bezeichnend für die Spiritualisierung dieses Gebietes nennen, wenn einer der bedeutendsten Neulateiner des letzten Jahrhundertdrittels, Joh. Posthius, von seiner Blandina un Versmaß der Elegie dichtet, Falsches hätten die alten Poeten gesungen, denn über die körperliche Trennung hin währe die Liebe, die Raum und Zeit nicht vertreiben konne; wenn er in einem andern Gedicht über die Ferne hin sich mit kunstvollem Phantasiespiel der Enfersucht die innere Glut schürt. Aber bei Posthius klingt doch, stärker als bei Lotich, eine persönliche Innigkeit, eine unbewußte Ergriffenheit, die sich zum unbarocken bürgerlich-standischen Liebeslied stellt, wie er denn jene Blandina später auch geheinatet hat. Strenger in der gekonnten Distanzierung, dabei ungleich reicher an Tonen ist der stärkste deutsche Lyriker der Zeit, Paulus Melissus Schede (1539—1602). Er hat sich als Übersetzer an der griechischen Anthologie, an italienischen Sonetten geschult, er heß sich durch den niederländischen Humanismus, durch die Pleiade, insbesondere Ronsard, zu schöpferischen Gebilden auregen, und Verse von ihm wurden ins Franzosische übertragen Das folgende Jahrhundert mit seiner Fähigkeit zu hochgesteigerter Intensität verbunden mit überlegener geistiger Beherrschung kündigt sich an in seinen Riegien und Epigrammen an die Königin Elisabeth von England. Das sind echte Huldigungsgedichte großen Stils, ist abgelöst schwebender Frauendienst ohne den Blick auf den erträumten Hausstand im Hintergrund. Wissen die Dichter denn



130. Buhne zur Auffuhrung des "Laurentius" von Broelmann Koln 1581.

nur von Pallas, Phoebus und den Musen zu singen? Das sind falsche Gotter und eitle, ausgedachte -- die antike Mythologie genügt diesem Sensualismus, der mit eignen Augen sehen will, nicht mehr; das zeigt die Schlußwendung dieses schembar "theologischen" Einwands: Wahrer ist es, wenn ich dich, suße Elisa, preise: du selbst bis meme gute Gotthert. Und m einem andern Epigramm wird ausgezurkelt, wie alle Sterne der Konigin alle guten Gaben und all ihr gutes Licht vom Hunnel gegeben haben und wie nun die Augen selig sind, die sie sehen dürfen, denn sie lebt im Strahlenkreis des Fatums. "Gehst du von hier? Es schwindet der Glanz, und strafend führt wieder / Letztes Chaos herauf schwarzeste Finsterns" Welche Steigerung und zugleich Distanzierung das von Lotich verwandte Motiv (s. S. 157) hier gefunden hat, liegt auf der Hand Daß dieser Dichter, geführt von Ronsard, sich im Bau "pindarischer Oden" versuchte, erscheint nur sinnvoll. Die so entstandenen weitraumigen Gebilde der "Emmetra", nach Strophe, Antistrophe und Epodos gegludert, sind von prachtig festlicher Rhetorik. Auch hier wieder eine Ode auf Elisabeth, mit verwandten Motiven noch unpersonlicher sachlich preisend als die Elegien und Epigramme und noch weitere Bezüge mit großer rhythmischer Geste zu ihrem Ruhm anturmend. Oder die Ode zur Hochzeitsfeier des Grafen Georg Eberhard, aus rauschendem Festlärin der klangmalerisch stark gegebenen Trompetenmusik aufsteigend zum "schmelzenden Melos" der Zither Solche "Gelegenheitsdichtung" rational durchleuchteten Künnens und weitfaltiger Rhythmik der Satze und Verse hat mit den Familiengelegenheiten des deutschen Rokoko oder Biedermeier nichts zu tun Sucht man einen klärenden Vergleich mit Bekannterem, so ermnert man sich hier besser, daß Joh. Seb. Bach seme Passionen und Kantaten für bestimmte "Gelegenheiten" komponierte. Das "Ergreifende" dieser Dichtung, wo es überhaupt zu finden ist, findet sich nicht ım seelischen Erguß, sondern im Aufleuchten übergreifender Beziehungen, wie das Spiel von Bild und Begriff, von Metrum und Witz sie sichtbar macht. Selbst das "Melicon" an die kranke Rosma, das in die Bereitschaft ausklugt, für die Geliebte zu sterben, ist von solcher pointierten und distanzierten Art; ein weniger melanchthonscher als ein barockisierter erasmischer Humanismus

In der religiösen Dichtung der Neulateiner, die von vornherein gemutsbestimmter Erlebnishaftigkeit weniger gemäß war, spielt sich eine ähnliche Entindividualisierung ab. Frischlin schreibt nach Vergils Muster ein Epos, Hebraeis" in 12 Buchern und erzählt darin objektivistisch den Inhalt der biblischen Bucher der Konige Und neben die protestantischen Neulateiner treten jetzt in der geistlichen Lyrik immer zahlreicher

die katholischen. Man sieht wie der Grund gelegt wird fur die Leistungen eines Balde Der formale Anschluß an die Antike bedeutete hier wie für Erasmus ia einen Anschluß auch an die altkirchliche Literatur, eine Tatsache, die, fur den katholischen Barockhumanismus grundlegend, in der Homiletik besonders greitbar wird Und jene Spuritualisierung macht sich in diesem Gebiet anscheinend vornehmlich in Marienoden geltend, die etwa der, auch ins lutherische Kirchenlied eindringenden, sapphischen Strophe eine merkwurdig sinnlich-übersinnliche Bewegtheit einhauchen. Oder Hingabe des Geistes und der Seele baut kunstvolle Akrosticha und in unersattlichen Wiederholungen und Abwandlungen ein funfzigstrophiges Gedicht zehnzeiliger Hexametergebilde, in denen jeder Vers mindestens emmal das Wort "Salve"



131. Szenenbild zu Joh. Rassers, "Spiel von Kunderzucht" (1574) Munchen, Theatermuseum.

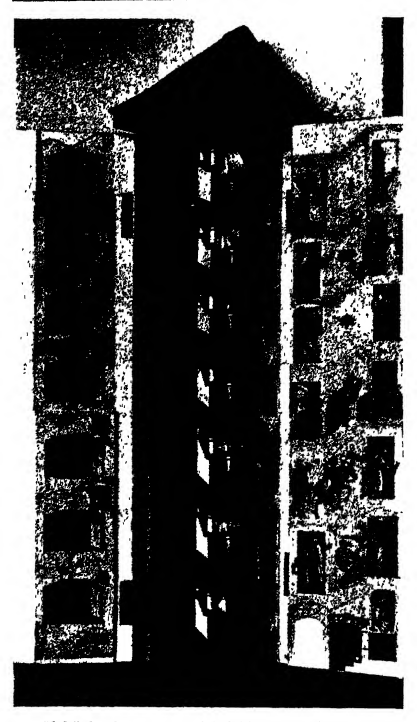
enthält Ein Vergleich mit dem gehaltenen Marienpäan des Erasmus, überhaupt nut der geschlossenen Mariendichtung der deutschen Humanisten aus dem Anfang des Jahrhunderts zeigt, wie auch hier die Verschmelzung von "Gotik" und "Renaissance", von Ergriffenheit und Intellektualismus einen neuen "barocken" Rhythmus des Erlebens und Gestaltens gezeitigt hat. Die Marien- und Heiligenlyrik deutscher Sprache im 17 Jahrhundert ist von hier aus stark bedingt. Das biblische und das historische Epos bilden das Rückgrat dieser Gattung bei den Neulateinern, die auch hier in manchem höchst "aktuell" sind und neben Karl V. z. B. Joh. Friedrich von Sachsen oder Moritz von Sachsen, den Bauernkrieg und den Sturz der Wiedertäufer episch verdichtet haben. Auch daß gegen Ende des Jahrhunderts nicht nur bei Katholiken, sondern auch bei Protestanten Heiligenstoffe in diesem Bereich auftreten, daß der Dramatiker Brülow 1617 ein Lutherepos geschrieben hat, erscheint symptomatisch

Schließen wir die Beobachtung der neuen Verschmelzungsvorgänge mit wenigen Bemerkungen ab. Auf dem Gebiet des Theaters zeigt schon die Wandlung der Bühne in besonderer Nähe zu den biklenden Krinsten den gekennzeichneten Vorgang. Die geometrisch flächenhafte Renaissancebühne wird zur tiefenhaften Barockbuhne (vgl. Abb. 130—134). Der "gotische" simultane, ageometrische Raum mit seinem "Hier und Überall" und seinem, von D. Frey aufgewiesenen, sukzessiven Geschehen, entfaltet sich da aus dem geometrischen "Hier" des Renaissanceraums Wenn die Jesuiten bei der Übernahme der gewohnten Bürgerspiele stets in Bälde vom Marktplatz in die geschlossenen Raume ihrer Kollegien usw. übersiedeln, so steht ihr Streben nach Zucht und Abhebung zugleich im Dienst einer übergreifenden



132 Terenzbühne Holzschnitt aus der Terenzausgabe. Lyon 1493.

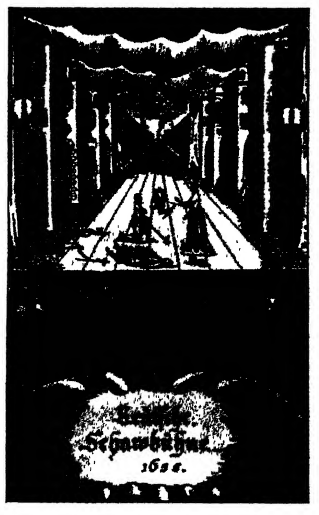
Wandlung der Sehweise. Pflege der dialektisch-dialogischen Schulrhetorik verbindet sich hier wie bei den Straßburger Neulateinern mit der Massenhaftigkeit der späten Bürgerspiele. Bei den Straßburgern kommen starke Anregungen aus der griechischen Tragodie hinzu und weiten die römisch stoische Stilisierung des Menschen aus. Bei den Jesuiten waltet der unbeirrbare Wille zur Überhöhung der burgerlichen und der humanistisch-klassizistischen "Renaissance" und zur Konzentration auf das Religiös-Aszetische. Der "Euripus" des Franziskaners Brecht (gedr. 1555) bildet schon Ansätze des "Acolastus" mit solchen der Totentänze und des "Homulus" zu einer neuen Einheit zusammen. Das funfaktige Stück ist eine ausgesprochene Seelentragödie, in der die allegorischen Figuren der als Teufel gefaßten Venus und Cupido sowie des Timor dei und Tempus gratiae seelische Fähigkeiten verkörpern. Und hier ist gelungen, was Salat vergebens angestrebt hatte: die



133. Modell der Narrentreppe auf Schloß Trausnitz bei Landshut mit Szenen aus der Commedia dell'arte Um 1670. Munchen, Theatermuseum

Katastrophe quilit aus der Entscheidung der Seele zwischen den ubernaturlichen und den damonischen Machten. Euripus der Wankelmutige ergibt sieh dem Dienst der Wollust - so ist wohl die Venus zu verstehen. zu deren Kennzeichnung auch das alte Motiv von der im Angesicht wunderschönen und m Rucken von Schlangen und Nattern zerfressenen Frau Welt verwendet wird -, und Pest und Tod fallen ihn, der freventlich auf rettende Buße im Alter gerechnet hatte, zur Holle, Vielfach bietet das Stuck katechetischen Dialog statt dramatischer Bewegung, aber die entscheidenden Szenen sind zu erheblicher Spannkraft herausgearbeitet, und der Schlußakt, wie die Anima des Euripus sich in der Holle findet und seine Verzweiflungsschreie mit den Hohnreden der sich nun ganz offenbarenden Venus und Cupido wechseln, bilden den grandios schaurigen, dramatischlyrischen Höhepunkt des Stukkes, gekront durch ein Chorlied der Damonen, denen Venus und Cupido vorsingen. Noch stårker dialogisch diskutierend ist das andere Werk, mit dem die Jesuiten bem Beginn ihrer Spieltätigkeit in Ermangelung eigner Stücke das Programm mit Vorliebe bestritten, des A Fabricius "Evangelicus fluctuans" (1569), der fur den katholischen Glauben zurückgewonnen wird. Ein derb und bildreihend gemachtes Burgerspiel, das Einsiedler Meinradspiel, bringt dann 1576 das erste Beispiel eines Heiligendramas, und auch dieser Stoffkreis wird von den Tesusten fur das humanistische Barockdrama gewonnen. Gretser selbst, nicht nur einer threr bedeutendsten Theo-

kwen, sondern auch ihr starkster Dramatiker während der Fruhzeit, hat mehrere Schweizer Heiligenspiele im Stil des Burgerspiels geschrieben, als er in Freiburg i. Schweiz lehrte. Bezeichnend nun wieder, daß sein letztes Werk aus diesem Stoftkreis, die "Ida y Toggenburg" (1587), ganz zum Aufbau des funfaktigen Humanistendramas hinüberbiegt und den Legendenstoff durch Erfindungen nach dem Muster der romischen Komödie beträchtlich umwandelt. Er ist dabei, wie Durrwachter gezeigt hat, von Frischlins "Hildegardis" beeinflußt Entscheidend ist aber, daß er sich chen bei solchem Stoff von einem Meister der neulateinischen "Komodie" beeinflussen ließ. Im Schaffen eines Dichters kommt da der Zwang des Barockisierungsvorgangs zur Sicht, der die Sehweise des deutschen Renaissanceburgertums entaktualisiert. Um aber auch hier die Vielsträhnigkeit des Geschehens nicht zu entstellen, muß bemerkt werden, daß desselben Frischlin deutschsprachliche Stücke, die wahrend der Gefangenschaft seiner letzten Lebensjahre entstanden, eine nierkwürdige Annaherung an den akzent- und gliederungslosen Bau des deutschen "Renaissance"stils zeigen. Die Lehren der Renaissancepoetik, die in der zweiten Jahrhunderthälfte lebhaft gepflegt werden, kommen bei diesen Vorgängen hauptsächlich für die sprachliche und begriffliche Schulung in Be-Der erste deutsche Jesuitenpoetiker Pontanus arbeitet -- das weist Bielmann im Literaturwissenschaftlichen Jahrbuch III nach - im Dienst des Eloquenzunterrichts der Schule, und nicht nur in seinem Lehrbuch, sondern auch in semem dramatischen Schaffen ist die Pflege der "Latinitas" sein Ziel. Aber eben in diesem Schulbetrieb, dem das Dichterische nur Mittel zum humanistisch-pädagogischen Zweck ist, vollzieht sich die Modernisierung, d h. in diesem Fall die Durchbarocktsierung des Renaissancehumanismus, und es ist lehrreich, wie man dabei den Erasmus zwar benutzt, aber seine skeptische Geisteshaltung be-



134. Titelkupfer der "Teutschen Schaubuhne". München, Theatermuseum.

kämpft Über solchem Boden erhebt sich das freie Schaffen der wirklichen Dichter. Gerade die Jesuitendramatiker sagen sich jetzt bewußt von dem Zwang der antiken Muster los. Um 1580 bekunden der "Priscianus vapulans" und "Julius redivivus" Prischlins sowie das von ihnen mitangeregte "Regnum humanitatis" Gretsers, alles mehr diskutierende als dramatische Stücke aus dem weiten Bereich des "Bellum
grammaticale", daß ein neuer Abschnitt in der Geschichte des Humanismus begonnen hat, daß die antikislerenden Renaissancekräfte nationalisiert und konfessionalisiert sind.

In der deutschsprachlichen Lyrik bringen die "Villanellen" Regnarts (1576) ruckweisen Ansatz zu barocker Formverstraffung. Durch den Anschluß an die "petrarkisierende" italiemsche Lyrik gewinnen sie den zeitbezeichnenden Zusammenhang mit Minnesang und dolce stil nuovo. Und auch sie stehen im Dienst der Notigung zu Intellektualismus und Distanzierung des Seelischen. Dichterkomponisten und literarische Dichter wirken nun, wie meine "Geschichte des deutschen Liedes" gezeigt hat, zusammen, die textlich "zersungene" und zermusizierte Gattung auf festen Grund zu stellen und den Italianismus einzudeutschen Für den Anteil der Landschaften ist es bemerkenswert, daß Jac. Regnart ein in Innsbruck und Prag wirkender katholischer Niederländer war, sein bedeutendster Nachfolger in der nachsten Zeit, Schallenberg, ein protestantischer Österreicher. Habsburgischer und landestürstlich-



135 Nicodemus Frischlin. Bildnis in der Aula der Universität Tübingen.

stadtischer Barock ware vielleicht eine schmiegsamere Gliederung als die in norddeutsch-protestantischen Wortbarock und suddeutsch-katholischen Bildbarock; obwohl auch bei diesem Verfahren die Rechnung nicht rein aufgeht, weil nun einmal Geschichte amathematisch ist

Auch der nunmehr beendete Rundblick stellt emseitig Züge heraus, die im folgenden Jahrhundert herrschend werden Aber weder erlangen sie Alleinherrschaft. noch stellen sie das in dieser Zeit allem Betrachtliche dar. Auf dem verhaltmsmaßig ubersichtlichen Gebiet der Lyrik zeigen schon die großen Sammlungen des Frankfurter Liederbuchs (1582), der Sammlung P v d. Aelsts (1602), daß hier keineswegs allein "Barock" gespielt wird Es sind Sammlungen, in denen das burgerlichständische Lied, angeregt von Meistersang und Humanistenkunst, noch einmal den ganzen Zauber seiner ungestuften, geistig undisziplinierten, empfindungsmäßig spontanen Innigkert entfaltet; jenen gehemmisvoll vertrauten Zauber des sich selbst überlassenen Gemuts, der wieder zur Herrschaft kam, als die Barockformung der deutschen Renaissancekrafte die Wirklichkeit verlor, als der Intellektualismus zum Rationalismus eingeschrumpft war und die schwere mystizistische Unterströmung des Barockgeschehens als Intuitionismus in die Oberstromungen emquell Daß 1565 die Werke des Kusaners neugedruckt wurden, hat in diesen Zusammenhangen etwas Symbolhaftes (vgl. Abbildung Nr. 125). Emerseits bedeutet es die Anknupfung an Mittelalter, deutsche Frührenassance und platonische (neuplatonische?) An-

tike. Anderseits deutet es die Sprengstoffe an, die von vorherein in die Bauten der Barockzeit eingebaut werden

Aber auch dies ist zu bedenken, daß nicht alles, was nun entstand, in die verstrafften Formen "eingebaut" wurde. Die altere Tradition halt sich nicht nur his ins neue Jahrhundert hinein — an verschiedenen Stellen war bereits darauf zu verweisen, daß ausgesprochen bürgerlich renaissancehafte Werke bis tief ins 17 Jahrhundert gedruckt wurden und sogar auf die weitere Produktion anregend gewirkt haben — Sie bildet sich auch abarock fort; sie laßt sich, behutsamer gesprochen, weder in den intellektualistisch-überindividuellen, noch in den mystizistisch-erlebmismäßigen Strom hinemziehen. Einige Beispiele mogen das wenigstens schlaglichthaft andeuten Der Jedermanns-Stoff wird 1584 von dem niederdeutschen Pastor Joh. Stricker in dem fünfaktigen Spiel "De düdesche Schlomer" so behandelt, daß die Symbolschwere des Stoffes weder im Sinn der lutherischen Orthodoxie begrifflich durchdogmatisiert oder auf den Wegen Naogeorgs rational antikatholisch gewendet, noch im Sinn der rhetorischen Stilisierung vergegenwärtigt ist Vielmehr handelt es sich um ein Zuruckdrangen des Symbolischen und ein Herausarbeiten naturalistischer Sittenschilderung Selbst der über die letzten Akte sich erstreckende Todeskampf, in dem individuelle Bekehrung, Lehre des Pastors und Engelserscheinung Trost brungen, ist als Emzelfall gestaltet, und das gegen die offenkundige Absicht des Dichters. Im selben Stoffkreis erscheint diese Richtung weitergeführt durch des Kirchenlieddichters B Ringwaldt "Speculum mundi" (1590), das noch 1645 von dem mit S Dach befreundeten Sohn des Verfassers zum Neudruck befördert wurde B Kruger versucht in einer "schönen und lustigen neuen Action von dem Anfang und Ende der Welt" (1580) mit den alten, bildspruchartig dialogisierenden Mitteln, in 5 "Akten" die ganze Heilsgeschichte vom Sturz der Engel bis zum jungsten Gericht im Spiel vorzuführen. Biblische Stucke nach der alten Mamer entstehen zahlreich genug. Als zugehoriges stilistisches Gegenstuck erscheinen nach Buttners "Klaus Narr" (1572) "Hans Clawerts werckliche Historien" (1587) von B. Kruger, eine liebenswürdigere Eulenspiegehade, bis 1609 funfmal, dann

aber im 17 Jahrhundert nur noch einmal (1659) gedruckt. Solcher Literatur konnte die Barockzeit nicht gunstig sein, und es sind denn auch Polemiker des 17 Jahrhunderts wie G W. Sacer, die den Marcolf, Eulenspiegel und Hans Clauerten zum Lesen empfehlen Näher an die Barock-Orthodoxie des 17. Jahrhunderts rührt Ringwaldts "Christliche Warnung des treuen Eckarts" (1588, Umarbeitung des "Hans Fromman" 1582). Aber auch dies Reimpaarwerk, das in Form emer Fuhrung durch Himmel und Holle eschatologisch zur Buße mahnt, zeigt in der Einzelausfuhrung nahe Verwandtschaft mit der unzeitgemäß werdenden moraldidaktischen Dichtung der deutschen Renaissancebreite. Entsprechend ist mit der alteren Tierfabel verbunden "Der Frösch und Mause wunderbare Hofhaltung", die deutsche Batrachomyomachie G Rollenhagens (1595), die es nun noch einmal unternimmt, mit einer episch vorgetragenen Moraldidaktik das ganze Leben vom Standort des deutschen Renaissanceburgertums zu erfassen. Und es ist bedeutsam, daß dies Werk ım folgenden Jahrhundert zehnmal neugedruckt werden konnte.



136. Altester Theaterzettel Deutschlands. Rostock. 1594. Ratsarchiv.

Den danut zusammenhangenden gesstesgeschichtlichen Verzweigungen kann hier nicht näher nachgegangen werden. Und auch auf den wichtigen Kreis der englischen Komodianten, die in den achtziger Jahren nach Deutschland kommen, laßt sich im gegebenen Rahmen nur hinweisen. Ayrers überfruchtbare Nürnberger Spielproduktion (Opus theatricum 1618) wird von ihnen im Sinn stärkerer theatralischer Bewegtheit und stofflicher Kraßheit beeinflußt. Selbst Singspiele schreibt er aus dieser Amegung Und in Herzog Heinrich Julius v. Braunschweig erweckten sie einen Dramatiker, der zwar nicht als erster deutsche Originaldramen in Prosa geschrieben hat - Erzherzog Ferdinand II. v. Tirol war damit in semem "Speculum vitae humanae" (1584) vorausgegangen -, der aber, namentlich in seinem "Ungeratenen Sohn" (1594), die blutrunstigen Schaueffekte der Englander mit starker dramatischer Spannung selbständig nachbildet und im schauerlich gespenstergepeinigten Ausgang der Hauptfigur dieses Stückes, des vielfachen Verwandtenmorders Nero, zur Höhe des Tragischen emporrescht. Mit Recht bezeichnet Brüggemann die Stucke "Buhlerin", "Sohn" und "Ehebrecherm" als "die drei großen Tragödien der Verzweiflung". In diesem "Sohn"-Spiel ist das Motiv vom verlorenen Sohn nur noch äußerlich wiederzuerkennen. Der Zug der Auflehnung ist mit dem Schwergewicht auf Mimik, Naturlaut, Intrigue "barock", shakespearisch dramatisiert, während noch die englischen Komödianten selbst einen "verlorenen Sohn"

# 10HANNES FISCHARTPS interferentials of Philosophus.



Sim quamvis luris confultus clarus in arte: Me tamen & Sophia plus capit vontamor

137. Bildnis Fischarts auf dem Titel des Ehezuchtbüchleins. 1607. spielen der sich von den gewohnten Fassungen nur durch die Prosa und die straffe Sammlung auf den Handlunggang unterscheidet und an Intensitätshohe das Gnapheussche Werk nirgends erreicht

Aber das Kraftbereich, das von hier aus zu kunftiger Mitbestunmung ins Barockzeitalter einströmt, liegt auch gar nicht im Humanistisch-Intellektualistischen und ebensowenig im nah dannt verwandten Höfisch-Gesellschaftlichen — Der auf der Komik eines zeremoniell-rhetorischen Charakters aufgebaute "Vincentius Ladislaus" des Herzogs ist dafür kennzeichnend — Es scheint vielmehr im Urtumlich-Vitalen zu liegen. Von der Renaissancezeit zum Mitwirken am kulturellen Schaffen zugelassen, war es doch erst allmahlich "wach" geworden Und nun, in der Zeit beginnender Durchdisziplinierung, war es stark genug, seine Anspruche auf Gehor zur Geltung zu bringen. Sein wortmachtigster literarischer Vertreter in der zur Rede stehenden Zeit wurde Johann Fischart (1546 bis 1590)

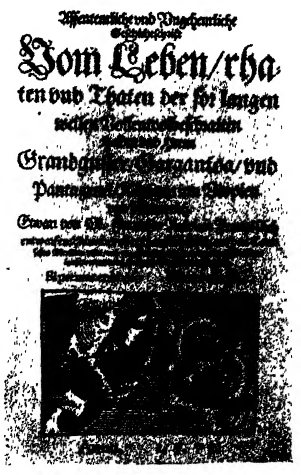
Durch den Straßburger Humanismus gebildet, ohne doch von humanistischen Zielen bestimmt zu sein, begann er seine schriftstellerische Tätigkeit mit kleineren konfessionspolemischen Dichtungen Schon hier kundigt sich eine stilistische Lieblingsneigung an, wenn "Nachtrab oder Nebelkräh Von dem überaus Jesuwidrischen geistlosen Schreiben des Hans Jacobs Rab" (1570) den Gegner mit Umdeutungen seines Namenswortes bekampft Gefahrlicher als Rabus, von dem wir eine Tagebuch - Schilderung seiner Romfahrt im Jubeljar 1575 haben, war der nächste Gegner, der Franziskaner Joh. Nas, einer der bedeutendsten volkssprachlichen Polemiker des Jahrhunderts, der seine theologische Bildung

m volkstümlich bildhafte, oft derbe, gegnerische Schwächen geschickt, ja, überlegen ausmutzende Einzelangriffe ausmunzte; ein Mann, der sich im deutsch-renaissancehaften Kampf erst recht wohl fühlte und mit seinen "Centurien" (1565/70) eine Flut von Gegenschriften entfesselte. Zu den theologischen Gegnern Spangenberg, Osiander, Nigrinus gesellt sich der Dichter Fischart mit "Der Barfüßer Sekten und Kuttenstreit" Eine lehrreiche Überschneidung, wie er im selben Jahr 1572 den Eulenspiegel, einen Plan seines Lehrers Scheit ausführend, im Sinn des "Grobianus" als ständische, antiklerikale Moralsatire "reimweis" herausgibt und das 6 Buch des "Amadis" übersetzt, die im ganzen Jahrhundert üppig blühenden kalendarischen Praktiken und Prognostiken in "Aller Praktik Großmutter" verspottet, wie er 1573 den "Ismenius" mit einem Einleitungsgedicht befürwortet und 1575 in der "Affenteurlichen und ungeheurlichen Geschichtschrift" (seit 1582 "Geschichtklitterung"), 1578 im "Philosophisch Ehzuchtbuchlein" sich endgultig selbst findet; den Fischart, der im Barockzeitalter einen Gegenpol zur Geistigkeit des "Amadis" verkorpert

In ihm faßt sich viel von der burgerlichen Seele und Ratio zusammen und zwingt die aufgesammelte Polyhistorie, die humanistische Schulung von Denken und Empfinden in den Dienst der bedeutenden vitalen Kräfte dieses Kreises. Und wenn das folgende abendlandische Jahrhundert auch für Deutschland eine höfische Ara wird, so laßt sich doch schon bei unserem Stand der Kenntnisse ahnen, daß diese mittelbar nicht zuletzt aus dem Kraftbecken gespeist wurde, das sich in Fischart unmittelbar verdichtet hat und im 18. Jahrhundert wieder unmittelbar ausquellen sollte.

Die "Geschichtklitterung" bedient sich des 1 Buches von Rabelais' "Gargantua" fast wie eines Sprungbrettes, auf dem der Springer sich bald langer, bald kürzer wiegt. Für die eingehende Analyse des Werkes kann auf Hauffens Fischartbuch (1921/22) verwiesen werden. Doch muß die Verschiedenheit des Elsassers von seiner Vorlage wohl noch starker betont werden. Fischart halt sich an die in naturalibus deftige Diktion, au das Äußerliche der grotesken Übertreibungen bei dem französischen Humanisten. Zu der bedingungsFISCHART 187

losen Skepsis des ehemaligen Monches hat der remig uberzeugte Straßburger Protestant nicht den schmalsten Zugang. Die Parodic der chanson de gesteartigen Geschichte vom Ricsen Gargantua ist bei ihm vollig überwüchert. Nun aber nicht von Auekdotischem und nicht von Didaktik, so umfangreich auch die Einsprengungen über Grandgoschiers Haushalt und Ehebedenken im Anfang des Werkes sind Was die Trunken Litanei (8 Kapitel) augenfällig zeigt, die Fischart aus knappen Andeutungen Rabelais' zu einem selbstandigen Klanggebilde von etwa zehnfachem Umfang ausgebaut hat, ist bezeichnend fur die Gewichtsverlagerung im ganzen Werk- das Bereich des "Wortes" ist verselbstandigt und hat sich eine eigentumliche Zwischensphare zwischen dem Sprechenden und dem, wovon gesprochen wird. erobert In bestimmten Schichten der deutschen Renaissanceliteratur war eine Art magischer Charakter am Aussagen und Benennen immer wieder zu beobachten Fur Fischarts elementare Lebenskraft ist diese Magie des Wortes nicht nur eine weit umgreifende Kristallisationsform Sie ist auch eine Verbindung eingegangen mit dem humanistischen Strehen nach eigengesetzlicher Formung der Aussage Und sie hat dabei den geistigen Grundzug humanistisch-literarischen Strebens auf Zwischenraum und rationale Differenzierung uberwaltigt. Treffend sagt Hankamer, daß Fischarts geniale Sprachphantasie den Sprachlaut erfuhlt und verwirklicht hat. Ja, man wird weitergehend festzustellen haben, daß die Magie der Worter gerade in den eigentlichsten Partien das Ich des Schriftstellers überwältigt hat, daß er von ihnen besessen ist und wirklich in einer gewissen "Trunkenheit" redet. Dann ist es nicht der Geist, der die Dinge verwortend ordnet und bewältigt, sondern an der Verwortung der Dinge entzun-



138. Titel der "Geschichtsklitterung" Fischarts Erstausgabe

det sich das Ich zur Ekstase des eigengesetzlichen Sprechens. Will man diese Art des Verwortens als die stilistisch barocke schlechthin ansetzen, so gibt es nicht viel deutsche Barockliteratur. Aber gleichmäßiger mit der humanistischen Lust am Formulieren verbunden strömt etwas von solcher magischen Worttrunkenheit im Selbstgenuß der großen Wortgebärde vieler Dichtungen des Barockzeitalters. Und dieser Zug eignet doch wohl mehr dem protestantischen Umkreis, wie er denn auch offenbar auf den Typus des vom Genius getriebenen Dichters hinweist, der als solcher im Barockzeitalter keine Stelle hat. Aber der nationale Grundzug des deutschen Barockhumanismus zeigt sich greißar, wenn im 2. Kapitel dentsche Distichen versucht werden zum Beweis, daß die "Kunstlichkeit der teutschen Sprach" dem Griechischen und Lateinischen gleichkomme.

Das andere Antlitz Fischarts, nuchterner und zielstrebiger blickend, ist der protestantischen Westpolitik und der bürgerlichen Sittenlehre zugekehrt. Ih seiner Konfessionspolemik ist er doch mehr Wortbeherrscher als Wortbesessener, und seine einschlägigen Schriften sind in dieser Zeit der beginnenden Zeitungen und der großen theologischen Werke weniger belangreich. Seine Sittenlehre stellt noch einmal das renaissancebürgerliche Familienideal mit der Schatzung der Frau als der treuen Haushälterin und Gebärerin auf gegenuber dem heraufziehenden erotischen Kultus der Jungfrau und des Weibes. Bemerkenswert, wie im "Ehzuchtbüchlein" Plutarch und Erasmus nicht nur sprachlich, sondern auch geistig dorthin "übertragen" sind. Grimmelshausens Erscheinung wurde sehon allein zeigen, wie die Haltung Fischarts den unteren Standen während des 17. Jahrhunderts eigen bleibt

### HISTORIA

## Son S. Tohan fausten/dem weitbeschrenten Zauberer und Schwartzkunstler/ Wie er sich gegen dem Teussel auff eine benandte zeit verschrieden/Was er hierzwischen für selname Abenthewr gesehen/selbs angerichs • ter und gerrieden/biß er endrlich seis nen wol verdienten Lohn

Bebrertheile auß seinen ebgenen hinderlaffenen Schrifften, allen hochtragens beneftemigigen band Gotelofen Menschen jum schreckte den Bepfpreleabichemlichem Erempelennab trembergiger Warnung jusammen gejogen, wah in Drud berfertiget.

empfangen.

#### JACOBI IIIL

Gept Gott underthanig/widerflehet dem Zeuffel/fo fleuhet er von euch.

CYM GRATIA BT PRIVILEGIO.

Sebenden Francifurt am Mapu./

.M. P. LXXXVII.

139. Titel des Faustbuches v. J. 1587

Fischart darf wohl als individuell schopferische Verpersonlichung des elementaren, aus der Primitivität aufsteigenden Renaissance - Burgergeistes angesehen Scinem unreilektiert geubten magischen werden Wortgebrauch ordnet sich unter diesem Gesichtspunkt sein mehrfaches schriftstellerisches Eintreten für die Hexenprozesse sinnvoll zu Auf die ausgedehnte populare Teufelsliteratur neben dem "Fachschrifttum". das der Hexenfrage gilt, dies dustere Gegenspiel der ganzen Zeit zum Humanismus in jedem Sinn, soll nur ım Vorubergehen hingewiesen werden. Sie ist der Umkreis, aus dem 1587 — im Erscheinungsjahr des "Hans Clawert" und des "Buchs der Liebe", unter dessen 13 .. Geschichten" sich auch Galmy, Gabriotto, Theagenes finden — die "Historia von D. Johann Fausten, dem weitbeschreiten Zauberer und Schwarzkunstler" heivorgegangen ist. Ihren Inhalt sieht sie selber darin, "wie er sich gegen dem Teufel auf eine benannte Zeit verschrieben, was er hierzwischen für seltsame Abenteuer gesehen, selbst angerichtet und getrieben, bis er endlich seinen wohlverdienten Lohn empfangen". Mancherlei mindliche Berichte und schriftliche Aufzeichnungen sind in diesem Buch des Frankfurter Druckers Spieß um die historische Gestalt eines fragwürdigen Humanisten und "Magiers" aus dem Anfang des Jahrhunderts kristallisiert; ahnlich wie es in einem andern Traditionskreis mit Eulenspiegel der Fall war. So sind hier Bestande verschiedenster gesstiger Tendenz zusammengeschossen, und wenn der antikatholische Charakter des Spießschen Faustbuchs hervorgehoben wurde, so konnte anderseits die Vermutung aufgestellt werden, daß ein Grundstock der Historia aus dein antilutherischen Kreis um J Nas stamme Der Teufelsbundler an sich ist keine neue Erscheinung in der

bendlandischen Literatur und zumal nicht in diesem Jahrhundert des "Theatrum diabolorum" (1569) 3emerkenswert, daß die Jesuiten in den achtziger Jahren das Spiel vom Teufelsbündler Theophilus neu usbauen, der durch Marias Furbitte gerettet wird. Aber wie im Faustbuch der Held von den verheißenden Ahnungen nigromantischen Wissens ergriffen und über die Grenzen der Theologie zu Medizin, Astrologie, vathematik und Teufelsbundms getrieben wird, das ist doch etwas Neues Und es wird getragen von Bildern, vie Agrippa v. Nettelsheim und Paracelsus sie darstellten, so wenig auch der karg konstatierende Bericht lie verworrenen Motive ausemanderfaltet. Als "gelerniger und geschwinder", aber auch "tummer, unınniger und hoffartiger Kopt" erscheint Faust in der Historia, und in den Beschworungsszenen zuckt etwas on dem beängstigenden und doch bestrickenden Zauber des Bosen, der im Zwischenreich der Sinnestauchungen schöpferisch ist. Doch die Ergebmsse des Bundes sind sehr durftig Des Teufels Antworten auf lie Fragen nach Überwelt und Unterwelt sind bescheidene Populartheologie mit stark moralischem Einchlag und auf die erhaulich warnende Moral legt die Historia den Nachdruck Die "Fahrt in etliche Konigeich und Furstentum" schreibt veraltete geographische Werke aus Die Zauberwerke sind Zauberschwänke Den sexuellen Trieben wird durch Succubae Befriedigung Erzählerisch ist die "Historia", die vermutlich auf das lateinische Origanal eines Humanisten zuruckgeht, nicht nur in der Diktion flussiger als die sonstige Prosaerzählung der Zeit. Sie zeichnet sich auch durch abgesetztes Gliedern der einzelnen Begebenheiten aus und arbeitet, im großen wenigstens. Eingang und Schluß als solche heraus Tektonische Anlage mit schroffen Endakzent überformt das prunitiv aufzählende und moralisierende Berichten. Aber gerade der Schluß mit seiner eindrucksvollen Verbindung des teuflischen Hohns, der Verzweiflung Fausts, seiner letzten Fassung und der nur mittelbar gegebenen Vernichtung durch den Teufel läßt erkennen, wie auch der Eingang die Gestalt des Magiers von außen her sicht. Die Intentionen eines verhullten plotinischen Erkenstinischenebleiben fremd, und demgemaß hegt das beschiedene Niveau der Innengeschichte nicht nur in der Vinfahigkeit zu hoherem Außehwung, sondern vor allem in der Willensrichtung der Historia" begrundet. Die "Historia" selbst ist bezeichnendes Fehlergebins fruhbarocker Verstraftung und Dinferenzierung. Erschetnungen der Renaissancebreite sind von ihr in strenge religios-moralische Kategorien getalt ihres eigent lichen Sinns entkleidet und verurteilt. Und lehrreich für die geschichtliche Eintwicklung" daß das Verstandnis für den "Sinn" verlorengegangen war, als man genugend Abstand gewonnen hatte die Historia vom Doktor Faust zu drucken. Darüber ist das Faustbuch zu einem Zwitter geworden, der weder barock noch renaissancehaft gepragt ist, der aber viel von den verdrangten Komplexen der Barockzeit bekundet. Auch in den folgenden Bearbeitungen und im Wagnerbuch (1593), das sich als "ander Teil D. Johann Fausti Historien" gibt, wird das nicht anders. Und noch vor Ende des Jahrhunderts erscheint das "Lalebuch" (1597), im folgenden Jahr zu den "Schildbürgern" umgearbeitet, Verspottung des enghorizontigen Burgertums

Auf erzahlerischem Gebiet fließt weiter romanisches Gut ein: seit 1505 die mehrbandigen. Schafereien von der schonen Juliana"; 1504 "Des irrenden Ritters Reis" von Cartény-Agid Albertinus, 1611 "Der edle Sonnenritter" M. Hoffstetters, beide stark aszetisch und allegorisch. Um 1600 macht der rastk e.e. Thersetzer Agid Albertinus, ein Munchener Jesuitenschuler, (he moralisch-"pohtuschen" Schriften des spanischen Franziskanerbischofs Gue vara allgemein zuganglich. Das umfangreichste dieser Werke sind die , Guldenen Sendschreiben", eine Sammlung von rund 170 Abhandlungen über "Casus" des hotischen und religiosen Lebens. Verschiedene umfängliche Traktate uber das Hofleben kommen hinzu; darunter besonders merkwürdig eine Tischzucht "Von Gastereien und Zutrinken", worin humanistische Polyhistorie, Grobianismus und Aszetik verbunden sind, und der Traktat . Mißbrauch des Hoflebens und Lob des Landlebens" mit dem Schlußkapıtel, das durch den "Simplizıssimus" (V 24) allgemeiner bekannt gebheben 1st: , Behüt dich Gott, Welt, denn auf dich ist nicht zu trauen noch von dir ist nichts zu hoffen." Diese im Barockzeitalter ungemein wirksamen Werke waren nur in ausfuhrlicher Einzelbehandlung angemessen zu erfassen; sie geben reichen Aufschluß über die Denk- und Wertungsstruktur der Zeit, die sich mit ihrem Eigensten allen Kategorien nachherderscher Geschichtsbetrachtung entzieht. Hier muß die Bemerkung genügen, daß jene Schriften nichts von "barockem" Überschwang verraten, daß sie eine Verbindung kurchlicher, höfischer und humanistischer Bildungsinteressen darstellen, daß sie die Weltgeschichte als Arsenal vorbildlicher und abschreckender Beispiele im Sinn der Sittlichkeit und der Eloquenz ansehen, daß sie aus der Renaissance die Anteilnahme fur den Einzelfall behalten haben und ihn nun intellektualistisch der übergreifenden Gesetzlichkeit einordnen. Streng und nuchtern sind diese kasuistischen Werke, unbeitrbar auf das Gebot des "absoluten" Weltbeherrschers gerichtet bei aller Aufgeschlossenheit für die Einzelfragen des Erdenlebens. Seibst wo sie an Mystisches streifen, bleiben sie wach und gezügelt. Wer diese Gegebenheiten nicht kennt oder berücksichtigt, setzt sich von vornherein außerstande, beträchtlicher Gebiete der deutschen Barockliteratur ausichtig zu werden, fur die nicht Schwung, Auftrieb und überquellende Fülle schlechthin, sondern gekonnter Schwung in bezug auf das "technische" wie auf das geistige Können bezeichnend ist. Eine der ersten Aufgaben bleibt es fur uns, die wichtigsten Ströme und Gegenstrome in ihrer Richtung und Artung überhaupt erst einmal zu sehen, in denen jene "Epoche" sich begrundet. So soll auch der Zug Guevaras keineswegs als "der" Zug vorgetauscht werden. Um 1600 sucht man in Straßburg die griechische Antike dem Theater zu gewinnen und m Reimpaarverdeutschungen mit dem episch veranschaulichenden schweizerisch elsässischen Bürgerspiel zu amalgamieren (Spangenberg, Fröreisen). Wenn für die fremdsprachlichen Aufführungen deutsche "Argumenta" ausgegeben werden, so ist das wieder ein Gleichlauf mit dem Verfahren der Jesuiten Gewisse Einflüsse der englischen Komodianten auf diesen Kreis scheinen unleugbar. Eine andere Aufspaltung zeigt sich, wo um dieselbe Zeit die deutschen Jesuiten nach Vorgang der holländischen einen neuen Typps des geistlichen Liedes schaffen, im intensiven Bilderreichtum des Ausdrucks fast sensualistisch, dabei mit streng disziphniertem gedanklichem Aufbau. während bei den Protestanten auf die humanistisch-romanistischen Psalmverdeutschungen Schedes und Lobwassers im Kirchenlied seelenvolle Betrachtungsfreude sich ankündigt, die bei D. Sudermann, dem Verehrer vorlutherschen geistlichen Schrifttums, Ph. Nicolai, dem orthodoxen Theologen und Verlasser eines eschatologisch kontemplativen "Freudenspiegels des ewigen Lebens" (1599), M. Moller, dem "theologus pacificus et practicus" und weitwirkenden Erbauungsschriftsteller (Mysterium magnum 1597 u. a ), bis zum Antönen mystischer Klänge geht. Im ersten Jahrzehnt des 17 Jahrhunderts stellen lutherische Theologen Werke heraus, die vom "Spekulieren" zum Christentum der Tat und der Liebe rufen, reiche Bestände des Spiritualismus und der katholischen Mystik umbildend ubernehmen, die dem religiösen Leben des Luthertums, auch mit ihrer Kritik, neue



1.40. Titelkupfer des "Mysterium Magnum" Jakob Böhmes. Amsterdam 1682.

Krafte zufuhren und in gewisser Weise zugleich den Pietismus anbahnen: Joh. Arndt, Verfasser jener außerordentlich verbreiteten und wirksamen,, VierBuchervomwahren Christentum" (1606), und Joh, Gerhard, der lutherische "Architheologus" seines Jahrhunderts, zugleich Schüler Arndts und Vertreter der Orthodoxie Wenn dieser in semen "Loci theologici" sagt: "Das letzte Ziel der Theologie ist nicht die bloße Erkenntnis, sondern die Praxis; ja, alles, was in der Theologie behandelt wird, zielt auf das Leben hin", so kann das als Leitwort der starken Reformbewegung innerhalb des Barock-Luthertums gelten, wie sie in dem thuringischen Wirken des Herzogs Ernst des Frommen ihren erfolgreichsten Ausdruck fand. Erst neueste Forschung hat gezeigt ,wie gerade in den Kreisen, die an der reinen lutherschen Lehrestreng festhielten, Arndts Klagen über die

Veraußerlichung des christlichen Lebens weithin Widerhall fanden. Es ist sehr beachtenswert, daß Gerhard in den scheinbar stark spiritualisierenden, an den hl. Bernhard sich anlehnenden "Meditationes sacrae" (1606), die immer wieder neu gedruckt wurden, von der lutherischen Kirche als der allem seligmachenden handelt. Auch dies Gebiet ist bisher bei der Frage nach dem Barockzeitalter völlig vernachlassigt worden, und seine Erschließung ist unentbehrlich, wenn die geistesgeschichtlichen Krafteverteilung des Jahrhunderts erkannt, sein Bild aus den vergewaltigenden Begriffen des 18 und 19. Jahrhunderts befreit werden soll. Aber schon zu Ende des 16 Jahrhunderts hatte sich in Val. Weigel die spiritualistische Tradition aus der altdeutschen Mystik im protestantischen Bereich sehr viel kirchenfremder ausgebildet und nach einem, von Luther nur mehr in gewissen ethischen Zigen berührten reinen Neuplatonismus geformt. Und um 1600 erschienen verschiedene Gesamtausgaben des Paracelsus, in denen die echten Werke mit solchen der Parazelsisten reichlich untermischt waren. Überdies umspult die spiritualistische Strömung vom 16 Jahrhundert her die neuen Kirchen.

Von diesem Umkreis zu wissen, heißt freilich noch keineswegs, Jacob Böhme (1575—1624) zu "erklären", lost ihn aber aus der Isolierung Denn auch seine Selbstandigkeitserklarungen bestatigen nicht nur die historische Bedingtheit aller menschlichen Spontanentät, sondern auch die enge Verbundenheit mit begrifflichen Formen der entkirchlichten Illuminationslehre, wie sie den protestantischen Spiritualismus in den Anfängen geformt hatte und von ihm weiter ausgeformt worden war: "Der einige gottliche Weg, da man Gott in seinem Worte, Wesen und Willen schauen mag, ist dieser, daß der Mensch in ihm selber einig werde und in seinem eigenen Willen alles verlasse. Wer in diese Gelassenheit eingeht, der kommt in Christo zu gottlicher Beschaulichkeit, daß er Gott in ihm sieht und mit ihm redet und Gott mit ihm, und versteht, was Gottes Wort, Wesen und Wille ist Dieser ist tuchtig zu lehren und kem anderer; der lehret Gottes Wort aus ihm, denn Gott ist ihm in seinem Bunde, dessen Diener er ist, offenbar worden." Schwenckfeld, Paracelsus, Weigel und in zunehmendem Maß Luther sind die Vorformer der Bohmeschen Begriffsmittel gewesen.

Treffend hat Bornkamm das Grundmotiv für Böhmes Denken zusammengefaßt in die Frage· "Wie kann man die Gesamtwirklichkeit aus dem Gottesgedanken ableiten, ohne von der schrecklichen Wahrheit, die sie bietet, auch nur etwas zu verschleiern?" Seine Formulierung läßt sich um so eher in diese Darstellung übernehmen, als sie auf Bewußtseinsgegebenheiten vom Verhaltnis Gottes zur erfahrungsmäßigen irdischen Wirklichkeit hinweist, wie sie in der vorhergehenden Darstellung seit dem "Ackermann"

und dem "Ring" wieder und wieder zu beobachten waren Das denkerische Ringen Bohmes vollzieht sich mit den schwer, eigenwillig und umschaffend gehandhabten Mitteln der zeitgenossischen Naturphilosophie. Alchvime und Theologie. Getragen aber ist es von visionaren Kratten die an entscheidenden Wenden zu Entruckungen führten Und von hierher quillt in die Bohmesche Welt etwas, das sich der wissenschaftlichen Kontrolle weitgehend entzieht und was berechtigt, nur den "Eingeweihten" echtes Verståndms zuzubilligen; "Theodidactus" wird Bohme von Franckenberg in dem "Bericht von dem Leben und Abschied des in Gott selig ruhenden Jakob Bohme" (1637 lateinisch, 1639 deutsch) genannt. Böhme selbst bestimmt ın den "Bedenken über Esaiae Stiefels Buchlein" (1621) sein Gewißheitskriterium dahm: "Nun aber stehet die Gewißheit im Gemute, das muß mit dem Heiligen Geiste angezundet und erfullet sein: Alsdann redet der Mund des Herren durch den außern Mund, nicht als sein Wort, sondern als Gottes Wort: Allein das edle Bild ım Innern stehet als zitternd vor dem Angesicht und großer Macht des Herrn". Hier ergeben sich denn mannigfache Beziehungen zur spiritualistischen Bewegung der Zeit, und es wäre lohnend, Böhmes Idee der "rechten Bildnis, welche in Adam verblich", etwa mit den Darlegungen uber das Ebenbild Gottes im Menschen zu vergleichen, die J. Arndt im Liber scripturae des "Wahren Christentums" gibt, zumal auch Arndt sich verschiedentlich von Paracelsus berührt zeigt und das 4. Buch dieses Werkes an kosmologische Spekulationen ruhrt Aber da eben wird auch die Verschiedenartigkeit der Richtung greifbar. Arndt sagt: "Doch wollen wir hie mit niemand zanken und nur sagen, daß uns die Ordnung der Elemente zu erkennen

Det 47. 25 Theolophi ot 214 II. TABULA des Macrocosmi und Microcolmi. Bie fich bas Bort bat burch bie erften zwen Perneipia in Die fichthafre Belt und anfere Matur und Erearur eingeführet. Das IIL PRINCIPIUM die auffere Belt. e, Principium. | 2. Frincipium. **GD#** 2Bott 1 Aeuffere Belt. nach frincin ferrehenden Idort. Geel 1 Dimmel ober traden fenerfch Manch . Vals Stäfftebes 1, unb 1 Frisanter unta Effenna ober Oternen / Sottes Liebe Erfer rechter all die fiebrien fraffie and einer erfen mit anderen Frincipio und bederen frincipio und bet Gebieblighter des Woores fordisch Gebieblighter des Woores fordisch in und neiterlich ift.

Dier Riemenen and dem erfen Dem Leibe der and Born in Boicl jur Of- Elfent fenbehrung. Gottes Gebott Dirmig im Dier Rien nach Schieb- Temperames ligtest bes ber wer Gie-Prescipio bern anjigchend Quine Elfend anjigchend ma acifichen Suig d bem geiftinden Salphace . exencio unb Sale and ben fichen Merc Gigenfchaften. IIL Andentung wer aus ben fieben Gigenfchafften bie bier Clementen entfieben | Die andere Tafel bet: boren ju betrachten. Gottes Ber DesMenfifen bett und Arti fall bered linft bes creathell und Bogierbe Crite. glerde if the FIAT shee tell and bem den IDortes.

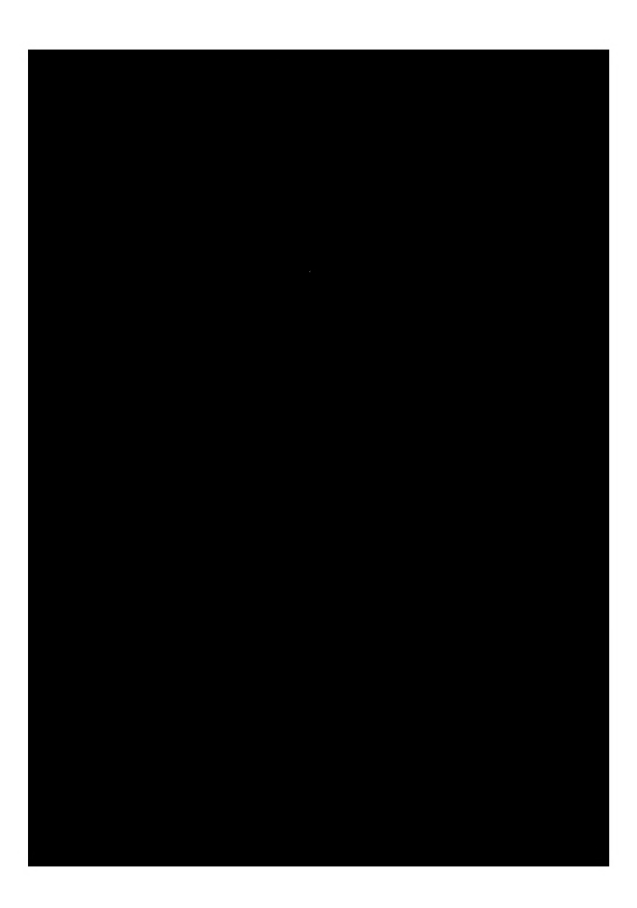
141. Seite aus den "Theosophischen Sendbriefen" Böhmes in der Ausgabe Amsterdam 1682.

gibt, daß der Hummel sei das allerbeständigste, reineste, subtileste, kläreste, lauterste Wesen der großen Welt [= Makrokosmos], oder Wasser und Luft, geschieden von aller elementarischen Grobheit, ein durchscheinender, klarer, unvergänglicher Körper, welcher von wegen der Remigkeit keiner Verderbms unterworfen . . Sollte nun dies wunderschone, reine, lautere Wesen des Himmels mit allen seinen Eigenschaften nicht ein herrlicher Zeuge Gottes sem?" In der Tat wendet sich gerade dieser Teil des Werkeauch an die Unglaubigen und will sie mit Gottesbeweisen überzeugen, während sonst die Mahnungen zur Wiederherstellung des Ebenbildes, zum Christentum der Innerlichkeit und des gelebten Lebens den schon Bekehrten gelten. Was Böhme geschaut hat, ist eine abgründige Weltdeutung, "wie daß das ganze Wesen aller Wesen eine immerwährende Begierde sei, sich in seiner Begierde zu offenbaren, und wie diese Begierde zur Offenbarung das Flat sei und die Kraft im Lichte das Wort sei und wie das Wort habe das Fiat in allen Gestalten der ewigen Natur beweget nach der Licht- und auch finsteren Welt, dadurch die Begierde nach beider Welten Eigenschaft in sich habe Wesen gemachet, davon in der Wesenheit ist Gutes und Boses entstanden, nach jeder Welt Eigenschaft; aus welchem Wesen diese änßere sichtbare Welt mit Sternen und Elementen ist erschaffen, als ein eigen Leben und doch nicht vom Ewigen abgetrennet". So faßt Böhme selbst den "Grund dieser Geheimnis" zusammen, wie er ihn auf dem Weg über seine erste Schrift, die "Morgenröte im Aufgang" (1612; "nachmals von Dr. B. Walter", einem "medicus chymicus". "Aurora genannt") hinaus in den Buchern "Vom dreifachen Leben" und "Von der Menschwerdung Christi" (1620) erfaßt hatte Wohl kommt auch ihm aus seiner Schau spiritualistischer Seeleneifer. Aber als seine eigentliche Gabe sieht er an, "vom Grunde zu verstehen und zu reden", d. h. vom "I'ngrund", der ein ewig Nichts ist und eine Sucht nach etwas, die in ihr selber den Willen zu etwas macht, so daß der Wille, der Sucht Sucher, ein Magus in seiner Mutter wird (Ird. und himml. Mysterium).

Von einer Flut von Intuitionen getragen hat Bohme geschrieben, und dabei konnte seine Feder dem geistigen Blick oft nicht folgen. Schon die ausdruckbare Form dieser Intuitionen war naturgemaß zeitbedingt Und das Bestreben, zwischen den verschiedenen Intuitionen einen begreiflichen Zusammenhane herzustellen, fuhrte zu noch starker zeitbedungten begrifflichen Verbindungen und Erganzungen Der durchs Luthertum hindurchgegangene Neuplatonismus hat in Böhme einen einzigartigen Niederschlag gefunden. Literarhistorisch ist dies Werk überdies von hervorragender Bedeutung mit seiner dichterischen Sprachgestaltung. Sie führt auf geistigerer Ebene und in anderem Traditionszusammenhang Fischartsche Ansatze folgereich weiter Sie gibt dem Ringen zwischen einem straffen Intellektualismus und einem aus überquellender Vitalitat gespeisten Irrationalismus eine Form, die auf die Romantik vorweist -- nur daß dort die Vitalität zur Reizsamkeit verdunnt ist. Sie kennt nichts von dem klar umgrenzenden, hinzeigenden Wort des Humanismus, dem mittelbar andeutenden, unmittelbar spielenden Wort der barockzeitlichen Hofkonvention. Ihr ist der Strom der Sprache durch Entrückung, begriffliches Muhen und immges Mahnen beseelter Ausdruck des Lebenssinns, ja, fast letzte menschenmogliche Verwurklichung. In der deutschen Barockliteratur ist diese Form selten, doch zeigt der Verlauf des Jahrhunderts, daß in Bohme der Exponent eines der wichtigsten Kräftebereiche gesehen werden muß, die das Barockzeitalter bestimmt haben. Und der Grundbegriff des "Barock", wie Walzel ihn mit bedeutsamem Fortschritt über Wolfflin hinaus bestimmt hat (a a. O. Kap. XV), ist in der Literatur der deutschen Barockzeit nicht leicht reiner verwirklicht zu finden als bei Bohme. Fur die epochengeschichtliche Frage ist daran besonders lehrreich, daß diese Verwirklichung nicht in dichterischen, sondern in "fachwissenschaftlichen" Werken, in theosophischen Abhandlungen stattgefunden hat: die hohe Kunstdichtung des Zeitalters ruht auf humanistischer und gesellschaftlicher Lebensbildung, nicht auf persönlich neuschaffender Weltschau. Bezeichnend dafür Czepko, der in seiner Prosaschrift "Consolatio ad Baronissam Cziganeam" (1634) die personliche spiritualistische Welthaltung frei ausströmt, während er sich nicht nur in den weltlichen, sondern auch in den geistlichen Dichtungen an die unindwiduell begriffliche Lyrik der Zeit gebunden zeigt. Die Betrachtung Schefflers ım folgenden Kapitel wird das bestätigen.

Das Maß der wissenschaftlich nicht erklärbaren Spontaneität Böhmes erscheint erst recht, wenn man ihn und den ganzen Kreis der spiritualistischen Naturphilosophie im Zusammenhang sieht mit dem schon eingangs berührten Hauptbemuhen des Zeitalters. Es ist der "Kampf um den Raum", wie ihn in der Metaphysik neuerdings Heimsoeth dargelegt hat (Philos. Anz I, 1925). Die Unendlichkeit, Gleichformigkeit und Rationalität des Raums wird in neuem Sinn, mit neuen Folgerungen und neuen Wertungen gesehen. Das Verhältnis Gottes und der Seele zu diesem unendlichen Raum, der unendlichen Welt als dem Abbild des Schopfers, das scheinbar Univereinbare des Ausgedehnten, mathematisch Berechenbaren, Schweren, "Natur"haften und des Ausdehnungslosen, Seelischen, Geistigen ist nicht nur für Descartes, Kepler und Newton die mathematisch-metaphysische Grundaufgabe, es ist sozusagen das Problemfluidum der Barockzeit überhaupt, spürbar in Bohmes Theosophie, im stoischen Ethos hofischer, humanistischer, klerikaler Dichtung, im distanzierenden Intellektualismus des Eros, im Sensualismus wie in der Aszese. Man darf vielleicht überschärfend sagen, überall geht es um das Verhaltnis des unteilbaren Geistigen zum Raum mit seinen wesentlich heterogenen Gegebenheiten. Diese geistesgeschichtliche Gesamtlage bestimmt näher, was an den erlebnistypischen Möglichkeiten und den erlebten Gegenständlichkeiten historisch belangvoll wird

Böhme hat eine magisch-mystische Antwort gefunden. Der Barockkatholizismus verkorpert auch in der Mystik grundverschiedene Krafte, wiewohl bemerkenswert bleibt, daß eine Gesamtausgabe des Paracelsus in dieser Zeit dem Kolner Erzbischof gewidmet ist. 3 Jahre nach Bohmes Tod und Opitz' Hervortreten veröffentlichte Maximilian Sandaus S. J. in Mainz seine "Theologia mystica" 1640 folgte desselben "Clavis pro theologia mystica", eine "Epitome" nach seinem eignen Ausdruck, in der die mystischen Hauptbegriffe nach alphabetischer Reihenfolge unter ausgiebigster Heranziehung der dafür wichtigen katholischen Autoren erklart werden. Was das systematische Werk mit seinen begriffstrengen, nach scholastischer Methode vorgehenden Abhandlungen über Betrachtung und Gebet, über erworbene und eingegossene Beschauung, Beschauung per adfirmationem und per negationem, mystische Schau, Ruhe und Einung erkennen laßt, spricht das Vorwort zur "Clavis" eigens aus Sandaus sieht, daß es sich im mystischen Leben um geheimnisvolle, übernaturliche Krafte handelt, daß "die Liebe ihre eigene Sprache hat", daß die Erhabenheit und Unbegreiflichkeit der "gottlichen Dinge" oft nur stammeln laßt, wenn von den mystischen Erfahrungen geredet werden soll. Aber er gibt sich nun nicht hemmungslos der mystischen Offenbarung des Einzelnen hin, und das raunende, esoterische Hineingestalten in die Sprache als letzte menschenmogliche Erfüllung liegt nicht in seinem Bereich. Auch die innigste mystische Einung eint dem in der Kirche offen-

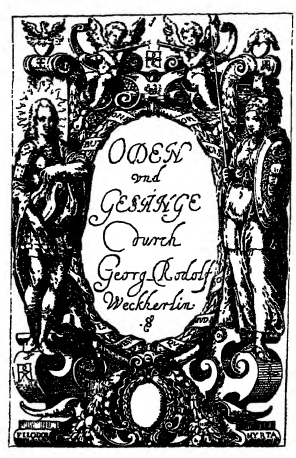




Dies Kraftebereich gelangt nun schon im Beginn des 17. Jahrhunderts zu ragender dichterischer Verkörperung in den Dramen Jakob Bidermanns, der wie Böhme ein Exponent Jastimmender lästande des deutschen Barockzeitalters ist. Hat der lausitzer Schuster Spiritualismus und Naturphilosophia aus Mittelalter und Renaissance in neuer Weltdeutung, barock in Gehalt und Gestalt zusammengeschlessen so vereinigt der schwäbische Jesuit die aus dem Mittelalter fortgebildete Aszetik und die humanistische Bildung der Renaissance zu eindringender dramatischer Verleiblichung der mit barocken Intellektualismusaufgefäßten, kirchlichen Offenbarungslehre über den Stand des Menschen in der Welt dem unendlichen Raum", und sein übernaturliches Ziel. Vielsagend ist es, wo die beiden wirkten: Bohme in der Landschaft die für den protestantischen Literaturbarock die ausschlaggebenden Antriebe gezeitigt hat Bidermann an den Lehranstalten von Ingolstadt, Augsburg, Dillingen und München, der oberdeutschen Hochburg katholischen Lebens neben Wien. Als bedeutsam muß es wohl auch gelten daß er als Theologe in Rom sem Leben beschloß († 1639).

Wie Bohme, so steht auch Bidermann als Lyriker, Epiker (Herodiados Libri III 1922) Ibramatiker in einer vielfaltigen Tradition. Die Herausgeber seiner "Opera comica" (1666) die sich auf allgemeine-Verlangen nach einer Gesamtausgabe beziehen, geben in der umfänglichen "Vorermahnung an den Leser" eme meisterhafte Einfuhrung in diese Welt, und sie nennen von ihren Ordensdichtern besonder. G. Agricola Rader, Keller, Brunner als Vorganger Bidermanns, wo sie davon handeln, daß ihm das "Verbot des Flaccus". dies "Arcanum der Kritiker", wahrlich nicht unbekannt gewesen sei, wenn er die Geschehnisse oft vieler Tahre in ein Schauspiel weniger Stunden eingeschlossen habe. Ihre Begrundung, ja Forderung solchen Verfahrens, "mogen auch die Alten es nicht gestatten", läßt das realistische und religiose Selbstbewußtsem jenes ganzen Kreises fast schroff hervortreten. Die Auspruche der aus allen Ständen zusammenkommenden Zuschauer, die deutschen Lebensformen und das religiöse Ziel werden gegen die Regeln der Antike ausgespielt Von hier aus wird auch gerechtfertigt, daß der "Josaphat" "gegen alle Beispiele des bewährten Altertums" nur 3 Akte hat, daß es ferner dem Dichter gefallen hat, dies Stuck sowie den "Jacobus Usurarius" und den "Calybita" nicht in Versen zu schreiben, sondern in rhythmischer Prosa. Es handele sich hier um spätere Werke, "als er mit reiferem, an der Praxis geschärftem Urteil das Wagius begann, die Vorschriften der Grammatiker zu verachten und lieber seinem Genius und dem seiner Zeiten zu entsprechen, als den nicht immer berechtigten Bestimmungen der Theoretiker sich allzu angstlich zu fugen". Was namentlich die Lisung vom Versbau anlangt, so ermißt man ihre Bedeutung am besten an Walzels Ausfuhrungen über die freien Rhythmen (Barockstal bei Klopstock, Jellinek-Festschrift), "die ebenso deutschem Formwillen wie dem Wesen des Barocks am besten entsprechen. Sie dienen in der Hand eines Pathetikers am unbedingtesten den Absichten der Gotik (oder des Barocks im engern Sunn des Worts). Sie lockern das Geftige, sie öffnen starker Wucht die rechte Bahn" Bemerkenswert endlich, wie die "Vorermahnung" sich auch der "wechselseitigen Erhellung der Kunste" bedient und die Werke eines "hochberuhmten zeitgenossischen Architekten" in Rom charakterisiert, der "als erster gewagt hat, mit völliger Nichtschtung der Vitruvschen Vorschriften zu bauen". In der Tat bringt Bidermann der dichterischen Formgebung einen Ruck in der Richtung auf den barocken Stiltypus, stärker noch als 1 Jahrzehnt nach seinem Beginn und 1 Jahrzehnt vor der Opitz-Reaktion Weckherlin

Weckherlin ist als Schöpfer der neuen gesellschaftlichen Odenform von Viëtor eindringend gekennzeichnet worden "Themen, Motive, Stil, Struktur und rhythmische Form der Barockode sind bei ihm im wesentlichen schon voll entwickelt". Das rhetorisch-humanistische Element ist für ihn wie für Bidermann selbstverständliche Voraussetzung, und der Zusammenhang mit hößischen Festlichkeiten gibt menchen seiner Dichtungen etwas von dem weiten akustischen Raum, auf den Bidermann eingestellt ist. Viel stärker als bei Opitz regt sich hier in Oden, Sonetten, Psalmen zielstrebiger Drang, der sich durch Hemmungen zur Entladung windet. Aber der Anschluß an die Kunst der Plejade lähmt doch die freie Auswirkung dieses



142 Titelblatt der Oden und Gesange Weckherlins. Erstausgabe (1618).

Dranges Wenn ber Pontan barocke Geschehnisfuhrung und klassizistische Literaturform sich stoßen. so geht es um deutsche, katholische Durchformung der altromischen Bestande im Humanismus Weckherlin ubertragt das Beginnen des Mehssus auf die deutschsprachliche Dichtung und legt den ersten Stein zu dem Gebaude, dessen hofischer Barockhumanismus an romanischer Formwelt gemessen ist Opitzens barocker Klassizısmus legt, am wırksamsten fur die lyrısche Gattung, die Ebene der nord-ostdeutschen Humanistendichtung fest Er offnet die Bahn, die aus der neulatemischen Dichtung zu einer neudeutschen Kunstdichtung führt, und er fixiert diese um ein halbes Jahrhundert hinter dem Zeitstand des übrigen Abendlandes, echter Theoretiker der Neustamme, der nicht ahnt — und das beginnen ja auch wir erst seit Nadler wieder zu sehen -, daß in den katholischen Gebieten der Altstamme eine Dichtung bluht, die zu den führenden Leistungen des Zeitalters gehort, die auf dramatischem Gebiet dem übrigen Abendland vorausgeht Diese Kunst aber ist nicht "landschaftlich", sondern habsburgisch und klerikal, sie ist, auch darum, lateinsprachlich Und sie findet den Übergang zur Deutschsprachlichkeit erst zu einer Zeit, wo ihre tragenden Krafte erstarrt oder verdunnt sind, murbe, um dem Anstoll aus der spiritualistisch-pietistischen Unterstromung der Barockzeit vollig zu erliegen. Und hier wieder ist es bedeutsam, daß gerade Klopstocks deutschsprachliche Verwirklichung des barocken Stiltypus (vgl Walzel: Deutsche Dichtung v. Gottsched bis zur Gegenwart S 48ff ) im katholischen Suden starken Widerhall findet und den morschen Bau abtragen hilft Die frühbarocke Blute des protestantischen Humanismus im Straßburg eines Rhode und Brulow,

stilbegrifflich zu Walzels zweiter Unterart des wuchtig Barocken, zum Bauschig-Breiten, Überfullten gehorig (vgl Jellinek-Festschrift), wie Satzhau und Bildgebung sowohl als episierende Breite der Gesamt-anlage ausweist, verdortt schon mit dem Beginn des Opitzianismus, der ja zugleich Beginn des Barockkriegs in Deutschland ist. Es ware aufschlußreich, im Zusammenhang mit den stilgeschichtlichen Fragen die morulischen und sachlichen Tendenzen bei Bidermann und Brulow zu vergleichen. Einen gunstigen Ansatzpunkt dafür böten die Urteile von Melanchthon, Scalger, M. Crusius über Heliodor, die Brulow dem Druck seiner Tragico-Comoedia "Chariclia" (1614) vorangestellt hat. Sie ruhmen den Reichtum an Lebensregeln, Zustanden, Begebenheiten Affekten, an Beschreibungen von Völkern, Landern, Naturerscheinungen, nicht munder das Hervortreten der gottlichen Gute und Vorsehung, die Gestalt des vorbildlichen Herrschers, die jungfrauliche Keuschheit und Beständigkeit, die Bestrafung der Bosen. Das funfaktige Stuck selbst verleugnet, bei aller Gepflegtheit des Versbaues, nicht den Zusammenhang mit dem breit erzählerisch abrollenden elsässisch-schweizerischen Burgerspiel. Dasselbe gilt von den biblischen Dramen Brulow. Ihre "barocke" Art scheint aus dem Zusammenprall deutsch-burgerlicher "spatgotischer" Renaissance und seneca-eurspideisch "klassizistischen" Formwollens entstanden. Die religios-moralische Tendenz ist protestantisch theistisch, sie tritt hinter der Ereignis- und Szenenbildfreude zuruck.

Bidermanns dramatische Werke konnte man als dramatische Variationen über eine Grundforderung bezeichnen und diese in dem Speculum spirituale des Blosius theoretisch formuliert finden "Sei dir mit vollem Ernst bewußt, daß du von Gott geschaffen bist und eine vernunftbegabte unsterbliche Seele empfangen hast, um hier Gott zu gehorchen und ihn zu lieben und um ihn durch Gehorsam und gutes Leben endlich im Himmel klar zu schauen und ewig zu genießen". Die Erreichung dieses Ziels erst macht auch für Bidermann

das Leben sinnvoll, und die Seele ist für ihn mit Vernunft begabt, weil sie dies ihr "naturliches" Ziel mie der Vernunft erkennen und fordern kann und soll. Die lationale Haltung der Zeit, unzweifelhaft verwandt mit der Phase der mittelalterlichen Hochscholastik, indet im Religiosen ihre großte Aufgabe Dashatschon Dilthey gesehen. Aber zur Geltung bruigen seine Darstellungen es nur fur die Bewegung, die von der rational ertaßten Religion zum rationalistischen Deismus geht Soll die Literaturgeschichte ein Bild der deutschen Literatur im Barockzeitalter geben, das die Quellenbestande gleichmaßig berucksichtigt, so kann sie den dichterischen Kreis nicht übergehen, in dem eine theonome, stark vom Lohn- und Strafbegriff bestminte Lebensanschauung gestaltet ist. Diese spielt noch bei Grunmelshausen die ausschlaggebende Rolle. Im Drama der Jesuiten aber wirkt sie sich mit besonderer Intensitat aus, denn seine gestaltende Mitte bildet eben das von jener Lebensanschauung geformte Lebengefuhl, das in straffer Zucht von Verstand und Willen zu "barocker" Inbrunst verdichtet ist. Dabei wird das "naturliche" Bereich keineswegs ausgeschaltet Gerade bei Bidermann sind vielmehr von jeher die vielen burlesken Szenen aufgefallen, in denen unreflektierte Lebenslust und -list ihr Spiel treibt. Gewiß sind sie an Plautus und Terenz geschult. Aber das gerade ist bezeichnend, daß Bidermann von diesen, nicht von Seneca ausgeht. Auch zu den burlesken Szenen im geistlichen Spiel der Renaissancezeit führen Beziehungen Und diese lustige Welt bei Bidermann und die zwischen 1610 und 1620 emgedeutschten Schelmenromane Spaniens stehen in naher geistiger Beziehung Von Reahsmus kann man hier wie dort nur ın sehr ubertragenem Sınn reden: es ist ein Realismus, der stark auf den Effekt der komischen Übertreibung hin stillsiert wurde. Dort vollzieht sich das Spiel des vorrationalen Lebens vor dem Hintergrund des kirchlichen Glaubens, so daß ein Agid Albertinus die Eindeutschungen eroffnen konnte Hier, bei Bidermann, ist das Fehlen jeglichen "Gerichts" über den lockern Kreis bedeutsam. Bei Bidermann findet sich aber daruber hinaus die dichterische Gestaltung des "unendlichen Raums" vom Himmel bis zur Holle Das menschliche Drama begibt sich ununterbrochen ın den Entscheidungen zu den außer- und übermenschlichen Kraften Der Schutzengel hilft zur richtigen



143 Moriskentänzer, Statuette von Erasmus Grasser um 1482

Entscheidung, der Abgesandte Satans lockt zur falschen. Aber auch die vom heutigen Menschen unterpsychologisch gedeuteten Krafte wie Tugend, Tapferkeit, Geiz, Heuchelei sind hier durchaus personlich außerpsychologisch gesehen, ebenso die geheimnisvollen Zwischenkrafte, wie Glück Ruhm, Erfolg, Elend. Man verschließt sich den Blick für diese ganze Welt, wenn man diese Figuren mit dem Terminus, allegorische Personen" abtut. Sie sind für die Sehform der Zeit ebenso "weltwirklich" wie die Personlichkeit des melancholischen Temperaments es für Durer war. Und sie geben der Welt Bidermanns den im Innersten dramatischen Zug; fast mochte man sagen, daß hier alles Sein in dramatische Aktion aufgelöst ist. Die ganze Welt umbrandet den Menschen, will ihn mit den gegensätzlichen Mächten emporheben oder hinab-

ACTUS V. SCENA VI. 153 Ner elle delines. Spin. Perear utinam dies , Pereatque quisquis fent, Se yidit diem

### SCENA VI.

### BRUNO. LAUDWINUS. HUGO, Cum Sociis. CENODOXUS.

Bran. Clim horrore redeo ad funus hoc, unde toties Cum horrore abuy. Laup. Utmam hæc kecundos extrus

Prodega fortiantur Hug. Ulumam Sed modò Ad fanus mitaurandum adelle, de ulumum Cenodoxo honorem habete, fi tamen licet, Can, Heù me, beù miferumam omnuma, heù, beù, heù; Onn, DEUS!

O Chrifte? CSN. Miture, mattite tifas, mitute Bil profuturas poftroadum exequias. Mibi Nequius ultrà adminiculari. Petietit, Utuam petieti mater illa, quar, edidit Infantia me; ô miletum! o miletumimque me Mortalido.

JUSTO DEI JUDICIO DAMNATUS SUM.
Perentes chen jam rogos
Paffarus abeo. Omn. Parce, parce Numinis
Severa dettra, Land. Peruputas, ni judicas
Punisque mutus federa mortalium.
Bann. Ah quid anum est pentaro? Huo. Quid putem
Quondam sumrum me missilo? Laun. Deficit
Anumu tumore. Baun. Vivere sequè displicet
Alouque. Omn. Quò figurans? Quid agumus? Baun.
An ulpram hace.

144 Seite aus Jakob Bidermanns Cenodoxus zichen, so daß ihm auch Tatenthaltung zur folgeschweren Tat wird Freilich zeugen jene außermenschlichen Persönlichkeiten auch für die zugleich sinnenfällige und doch intellektualistische Sehweise

Starke Bewegtheit ist denn auch ein erstes Stilkennzeichen fur Bidermanns Stucke. Es kommt schon außerlich in dem haufigen und oft raschen Szenenwechsel zum Ausdruck Genauer ware zu sagen. Bewegung waltet mit Gegenbewegung innerhalb der Szenen, zwischen den sich folgenden Szenen, und unerbittlich zielstrebige Bewegung auf das Ende hin, auf das "Gericht", das mit katholischem Intellektualismus sich zum gottlichen "Richten" über die "Richtigkeit" des am Lebenssinn gemessenen Lebensganges formt Das Stuck des Anfangers, der "Cenodoxus" (1603), arbeitet das noch renaissancehaft drastisch heraus. Daß die Konzeption des Werkes von dem Richterspruch ausging, bezeugt die Vorrede mit ihrem Quellenhinweis, dem Bericht von einem Gestorbenen, der "auf der Bahre aufgeschrien habe, daß er angeklagt, am folgenden Tag, daß er verurteilt, endlich, daß er den ewigen Flammen übergeben sei '. Das Drama steigert noch Es gibt in Gegenszenen das Geschehen vor dem Richter Christus und bei den trauernden Freunden die den Verstorbenen wie einen Heiligen feiern wollen. Und es schließt diese Gruppe im Anschluß an Brechts "Euripus" und Gretsers "Udo" mit dem grauenhaften Empfang des Gerichteten in der Holle Aber auch gegenüber Gretser ist der Fortgang zu einheitlicher Durchbildung des Werkes auffallend Dort eme nicht ganz uberzeugende Bilderfolge, die Marienmirakel und Bestrafung eines sundigen Bischofs zusammenschließt und plotzlich zur durchdringenden Erschutterung der Gerichtshandlung emporgerissen wird Hier ein scheinbar frommer, gutiger Gelehrter, der aber im Tiefsten von der Hoffart, dem Laster Luzifers (vgl. aus

der gleichen Zeit Lucifers erstes "Seelengejaidt" bei Ag Albertinus), der am meisten intellektuellen Sünde, beherrscht wird. Von der burlesken Eingangsszene an steigern sich die Bemuhungen des Schutzengels und des Teufels, aber nur diesen läßt die Hoffart Raum finden Sehr merkwurdig in dieser Zeit, wie die Heuchelei den Sterbenden in allen Schmerzen eine stoische Ruhe wahren laßt — es kann sich nur um eine bewußte Grenzsetzung zwischen autonomer stoischer Leiduberlegenheit und christlicher Gottergebenheit handeln —. Als Grundrichtung des dramatischen Kampfes zeigt dies Werk mit jugendlicher Unverhülltheit nucht die zeitliche Horizontale, sondern die Vertikale zwischen Himmel und Holle. Empor zum gottlichen Richter geht es immer zur Beseitigung oder zur Verdammung in die Tiefe Im folgenden Werk, dem "Belisarius", ist mit der byzantinischen Staatsgeschichte ein anderer Lieblingskreis des staatstheoretisch absolutistischen Jahrhunderts ergriffen. Große historische Aktion und hofische Intrigue, Hoheit und Selbstherrlichkeit des Herrschers, Heldenmut, Großsinn und sittliche Verwundbarkeit des Helden sind zu drangendem Geschehen verwoben. Auch hier greifen an entscheidender Stelle die außermenschlichen Personen ıns Spiel ein Und, eine geistig-dichterische Höchstleistung — das wankelmutige Gluck dient der gottlichen Vorsehung, die hier dem sinnlichen Auge entzogen bleibt. So schwebt das "Gericht" über dem Ganzen und läßt, mit barockstilhafter Tiefenwirkung, den "unendlichen Raum" ahnen Eine neue Abwandlung dieses "politisch"-hofischen Bereichs gibt das Josefdrama, das am Josef nicht, wie im bürgerlichen Renaissancespiel, das redhche Familienmitghed, sondern den Hofling erfaßt Von den Josef-Romanen Grimmelshausens und Zesens wird noch einmal auf dies Werk zuruckzublicken sein. Als Abwandlungen des Cenodoxusbereichs wird man das Heiligendrama "Johannes Calybita" und das Mariendrama "Jacobus Usurarius" anzusehen haben Verleugnet das fruhe Hochmutsdrama in seinem Arbeiten mit grobkornigen Schauereffekten, in seiner doppelzeiligen Gradlinigkeit (Schein vor den Menschen — Sein vor Gott) nicht den Zusammenhang mit dem Renaissancespiel, so zeigen die beiden neuen Stucke eine tiefer fassende Barockisierung im Sinn einer Katholisierung des Humanismus und im Sinn des Aufbaus. Noch über den "Usurarius" hinaus geht in der "comicotragischen" Gestaltung der , Philemon Martyr", denn da sind in der Figur des Schauspielers Philemon, der zunachst als "Komodiant" einen des Christentums Bezichtigten vor dem heidnischen Richter vertritt und sich dann als Mensch zum Christenglauben bekennt, die komischen und tragischen Zuge vereinigt, wohl eine der kuhnsten Konzeptionen des katholischen Barockzeitalters mit seiner Relativitätserklärung des Irdisch-Verganglichen, die oft als grundsatzliche "Weltverneinung" mitdeutet wird

Mit Wolfflins Kategorien ware ein Bidermann nicht zu erfassen Walzels Differenzierung dieser Kategorien erst ermoglicht es. Zwanglos fügt sich der Dichter dem Typus des Das zeigt sich in der gedrangten ..Knappwuchtigen" Szenenformung wie in der Sprachbehandlung Dabei ersteht das Wuchtige nicht aus dem vorwiegenden Gebrauch schwerer Worter, sondern aus dem Aufemanderprallen zusammengepreßter gedanklicher Formuherungen, die von einem machtigen Willensunpuls uberindividueller Tragweite bewegt werden Das kann meht heißen, alle "bauschigen" Zuge fehlten Aber wo sie erscheinen, wie namentlich im . Belisarius", heben sie nur das Knappwuchtige det Gesamtanlage Auch Renaissancemomente sind unverkennbar Es genugt, auf die schembare Gleichgewichtslage im Aufbau des "Usurarius" zu verweisen, wo Anfangs- und Schlußakt 10 und 12 Szenen umspannen, die 3 Innenakte 6 oder 7. Und der knappwuchtige Typus hat in sich eine gewisse Nähe zum Renaissancetypus. Aber es 1st nun wieder fur Bidermanns Barockstil bezeichnend, wie geistreich die renaissancehafte Raumgleichheit der Rahmenakte und ihre Korrelation zu den Innenakten der diagonalen Bewegung, der Schlußbetonung dienstbar gemacht ist

Bidermanns Art ist nicht die des katholischen Barockdramas schlechthin Schon Baldes Tragoedia "Jephtias", (1637 aufgef), deren sensus allegoricus der Opfertod Christi ist, reprasentiert Walzels weitwichtigen Typus.



145 Titelblatt der "Trutz Nachtigal". Friedrich Spees. Köln 1649.

Und beide Dichter heben sich nur heraus aus einer überreichen Menge namhafter und namenloser Dramenschreiber Joh. Mullers "Entwicklungsgeschichte des Jesuitendramas" gewährt einen guten Einblick. Es handelt sich hier in der Tat um einen Schaffenskreis, dessen zahlenmäßiges und geistig wie dichterisch schopferisches Gewicht ungleich schwerer ist als alles, was die Dichtungsgeschichte der Zeitspanne in den anderen Kreisen vorfindet. Wenn der Überblick über die Umrißlinien und Ordnungssysteme sich schon die gebuhrende Einlaßlichkeit in der Darstellung dieses Kreises versagen muß, so durfte er doch nicht darauf verzichten, wenigstens an einem Dichter dieses Kreises etwas von der Art der dort entstandenen Dichtungen zu verdeutlichen Bidermann ist nicht Prototyp, aber bedeutsamer Exponent wie das Böhme für seinen Kreis 1st. Und noch eins sei doch gestreift. Die hoch gesteigerte von Italien her geförderte Kunst der Inszemerung bei den Prunkauffuhrungen, der pädagogische Ertrag bei den bescheidenen Schulaufführungen, beides müßte näher gewurdigt werden, wenn die ganze geistesgeschichtliche und literarhistorische Bedeutung des Ordensdramas zur Sicht kommen sollte. Und nicht mehr um Gebrauchskunst handelt es sich hier, sondern um katholisches Humanistentheater, von dem Auregungen auch zum bürgerlichen und bäuerlichen Spiel absinken — ein gutes Beispiel ist Marian Roths neuerlich veröffentlichtes Spiel "Panis eucharisticus" —, wie sie von den Hof- und Schulzentren in die "Provinz" weitergehen. Dies Humanistentheater aber atmet die hofisch-klerikale Luft des aszetischen Schrifttums, das damals seine großartigste Verkörperung durch den Munchner Hofprediger Jer. Drexel S J fand (Abb. 150). Von dessen unerhört verbreiteten Schriften her, die meist durch den Übersetzer des "Cenodoxus" Meichel verdeutscht sind, muß man sich den Zugang zu dieser Welt gewinnen. Sie wird scharf durch Eschweilers Wort von dem wahrhaft heroischen Aktivismus gekennzeichnet, im Vergleich mit dem schon der "Kategorische Imperativ" mit seiner ganzen metaphysischen Theisinnigkeit den Eindruck einer harmlosen Privatangelegenheit mache. Hochste Kraftanspannung in hochstei Zucht ist für dies. Bareek" keinzeichnend Rausch, geloster Schwung, Öffnung wird erst in der Nähe des transzendenten Ziels möglich. Da heilich muß fast ein Öffnen stattfinden, weil die Berührung des Ziels hier oder dort diesem Glauben nur als Gnadengabe möglich ist. So versteht sich dem auch, daß die überwiegende Zahl dieser Dramen den Hochstpunkt ans Ende verlegt. So anderseits die geloste, schluchzende jubelirle, schnachtende, weitfaltige, zielnabe Lyrik der Gotteshebe eines Spee. Baldes auch im Stiltypischen mannigfache Humanistenlyrik ware in diesem Betracht erst zu untersuchen. Mit Recht aber hat Vietor (Zs. f. Deutschkunde 1928) den ausgesprochen klerikalen Charakter dieses ganzen Dichtungsbereichs hervorgehoben. Symptomatisch, dall Dichtung irdischer Liebe hier fehlt.— Bidermann gestaltet, ein tief barocker raffinierter Zug, die Versuchung des Macarius durch den irdischen Eros im Anblick von Schuhlein und Halstuch, die irdische Liebeshandlung in Baldes "Jephtias" ist durchaus spiritualisert.— und daß sie gerade über Osterreich durch die Oper mit breitem Nachdruck wieder eindrang, aus Italien wo der Kathohzismus nicht wie in Deutschland durch den konfessionellen Gegensatz zu rigoristischem Angenschließen gegenüber diesem Wirklichkeitsbereich angehalten war

Anderseits wird es aus den geistigen Voraussetzungen wohlverstandlich, daß im Kraftfeld dei neu durchgeformten katholischen Kirche schon jetzt eine schopfensche Barockdichtung entstehen konnte, wahrend das Bereich um Bohme dichterisch noch nicht eigentlich schopfensch ist und die lateinsprachliche Dichtung des protestantischen Humanismus in Dichtern wie Flayder ihre epigonenhafte letzte Blüte zeitigt Fur den Kreis um Bohme kann in gewissem Sinn das 1602 hervortretende Ahasver-Volksbuch als dichterisches Symbol gelten. Unpolitisches, unabsolutistisches, unkleiikales Getriebensein auf der Suche nach einer Weltanschauung Bezeichnenderweise hat sich Abraham v. Franckenberg in einer eigenen Schrift 1647 fur die Glaubwurdigkeit der Volksbuchberichte eingesetzt Joh Val Andreae, der, selber orthodoxer Lutheraner, doch mit J. Arndt nicht minder als mit dem Konvertiten Besold in naher Beziehung stand, schafft ın seinem "Turbo" (1616) em Spiel das 1925 als , Faustus redwivus" aufgeführt werden konnte, schreibt eine Utopie (1614), die den absolutistischen Staatsgeist pietistisch zu überbauen und damit zu überwinden streht — ein Vergleich mit den Utopien Bidermanns und Comenius' wurde hier aufschlußreich sein und gibt in der "Chymischen Hochzeit des Andreas Rosenkreutz" (1616) einen spiritualistischen Seelenroman allegorischer Anlage und barocker Bıldhaftıgkeit, abei primitiv reihenden ("impressionistischen") und kontemplativ überformenden Aufbaus. Auch die zahlreichen lyrischen Einlagen verleugnen nicht den Zusammenhang mit dem Lied der bürgerlich-standischen Renaissance, das sie aber in der Richtung zu Phil. Nicolai hin ausgleichen und spiritualisieren Das ganze ein fruher Vorklang goethezeitlicher Dichtart — Goethes Woher sind wir geboren " varuert ja in der Tat ein Lied aus dem 5 Tag der "Hochzeit" —, aber noch keine durchgebildete dichterische Leistung Die Dichterkomponisten dringen da — man wird das im Zusammenhang mit dem Trieb des Zeitalters zum Gesamtkunstwerk zu sehen haben — am weitesten, und durch den Leipziger Thomaskantor Joh Herm Schein ist in Fuhlung mit Italien wahrend der zwanziger Jahre ein durchgebildeter fruhbarocker Liedtypus geschaffen Intellektuell geformtes, spielendes, distanzierendes Aussagen bestimmt die Struktur Aber wovon gesagt wird, das ist eine keusche und scheue Zärtlichkeit ist Abwandlung jener seelenvollen Innigkeit, die dem deutschsprachlichen Renaissancelied seinen Grundton verleiht Dabei eine aus annutigen Windungen ins Diesseitige geoffnete Form, ein Geist, der, weder epikurisch noch stoisch ohne heroische Zucht "zuchtig" ist. Die Literaturgeschichte hat keine eigentliche Weiterbildung oder -pilege dieses verhaltenen Typus gezeitigt, doch ist bei P. Fleming nicht selten ein deutlicher Anklang zu vernehmen. Und man wird gut tun, in der typenreichen Dichtung des deutschen Barockzeitalters auch nach diesem Typus zu horchen.

Mit all dem duifte auch die ungemein komplexe Erscheinung Opitzens schon ihre Stelle erhalten haben Opitz (Abbildung 154) ist in gewissem Sinn der Vater der neuzeitlichen Kunstdichtung, aber innerhalb der Dichtung des Barockzeitalters kommt ihm nur ein ziemlich bescheidener Raum zu. Er gehort in der Tat mit Tob Huebner, dem Ubersetzer du Bartas', und mit D v d Werder, dem Übersetzer Tassos und Ariosts, zusammen in die Bewegung der Sprachgesellschaften. Daß er im Verein mit nicht wenigen Gleichstrebenden, aber ausschließlicher der Aufgabe hingegeben, eine rhetorikfahige deutsche Dichtersprache geschaffen hat, deren sich der Humanistendichter bedienen konnte, daß er in seinen Poetikregeln diese Sprache normiert, in seinen Ubersetzungen exemplifiziert hat und daß er eine Gruppe von überzeugten Anhängern um sich schafte, das ist seine große geschichtliche Leistung. Fleming hat diese Bedeutung seines Meisters umsehnieben, wo er rühmt, daß die Musen "nun durch Opitzs Gunst auch hochteutsch reden konnen", und mit Recht führt Alewynaus "Wenn man sich einmal daran gewohnen wollte, Opitz nicht lediglich als Dichter,





146. Bildnis des Joh. Rist Zeichnung und Stich von F. Steurhelt

147. Titelblatt der , Sabbatinischen Seelenhist" Rists

(Aus der Ausgabe der Sabbatinischen Seelenfust. Luneburg 1651)

sondern als Literaturorgamsator, als Impresario allergrößten Stils zu betrachten, dann mußte man bekennen, daß hier tatsächlich eine große Aufgabe den richtigen Mann gefunden hatte." Denn mochte auch in dem Bohmekreis kein Verlangen nach Kunstdichtung bestehen, in dem habsburgischen Kreis des katholischen Humanismus kein Verlaugen nach gehobenem Literaturdeutsch, auf die Dauer war eine dentschsprachliche Kunstdichtung unentbehrlich Der protestantische, stoisch-epikuräische Humanismus hat den Grund fur dies Unentbehrliche gelegt, und der Höfling und Humanist Opitz in dem hofischen Kreis der fruchtbrungenden Gesellschaft war der erfolgreichste Organisator, wennschon Werder klingendere, barockformigere Strophen schrieb. Mit seinen Bearbeitungen holländischer, franzosischer, lateinischer Lyrik hat Opitz uberdies der neuen Kunstlyrik deutscher Sprache einen Grundstock von Motiven und Strophenformen ubermacht. Noch bedeutsamer ist wohl seine Verdeutschung des grandiosen barocken Staatsromans, der das Denken und Handeln eines Richelieu mitbestimmen durfte, der "Argenis" Barclays Dies Werk, 1621 aus dem Kreis des katholischen, politischen Humanismus hervorgegangen, läßt staatliches und personliches Handeln, sittliche und sinnliche Passion, Werben um Krone und Weib, Einzelkraft und Gruppenstreben, Tat und Intrigue, zielsicheres Wollen und Spiel der Fortuna Weltbehauptung und Weltflucht zur weitgeschwungenen Geschichte der absolutistischen Reichswelt sich verweben; das epische Gegenstück zu Bidermanns Behsariusdrama. Alle technischen Mittel der spätantiken und romanischen Erzählkunst beherrschend, wird dieses Werk durch Opitz eine der Grundlagen des deutschbarocken, protestantischen

Romata Optiz Dramenubersetzungen dagegen (Senecas "Trojanerinnen" und Sophokles' "Antigone") bilele solche produktive Wirkung auf die Mitlebenden versagt. Ihnen verschließt sich das Gehor, weil nun auch in der neuen deutschsprachlichen Kunstdichtung sich barockes Stilwollen durchsetzt. Und gerade an der Antigone-Ubersetzung ist von Alewyn der klassizistische Grundzug des Opitzschen Dichtens überreugend dargetan Dieser Grundzug erschemt meht minder deutlich in der "Argems", deren tief barockes Ethos dadurch freilich nicht zu ersticken war, und in der Lyrik Opitz ist einer der wenigen Dichter der ganzen Zeitspanne, die ausgesprochenen Renaissancestil zeigen, und das zu einer Zeit, wo das barocke Schaffen schon im vollen Zug ist, sei es auf rationalistisch-voluntaristischen, sei es auf spiritualistischquietistischen Bahnen Vorbarock ist der Klassizismus Opitz' nur im Hinblick auf die Bewegung, die mit ihm beginnt. Genau besehen vertritt schon unter seinen nächsten Schulern nur Tscherning rem des Lehrer- Klassizismus Floming ist gegenüber dem primar Undichterischen, wie ihn Alewyn nennt, nicht nur musikalischer Lyriker; er nahert sich erheblich dem Barockstil dessen italienischen Ausprägungen Der fernere Norden aber und der Westen lernen von Opitz sprachlich und verstechnisch, aber mit dem Gelernten formen sie vorhumanistische Innigkeit, Wehmut, Heiterkeit, Biederkeit. In den Dichtungen derer um Rist und um S. Dach lebt, wenig uberformt, der vorrationale Vitalismus, von dem oben die Rede war, in Rists Spielen mit erheblichen primitiven Zugen. Weckherlins Dichtung bleibt trotz der Uberarbeitung nach Opitzens Regeln unklassizistisch, unopitzisch. Und noch auffalliger zeigen das Joh Heermanns Kirchenlieder Ihre opitzierenden Umformungen vermögen nicht zu verbergen, daß es sich in dieser Dichtung einer ergriffenen Passionsmystik nicht um klassizistischen Humanismus handelt. -condern um die erste reife Kunstgestaltung des schlesischen Spiritualismus, um die erste dichterische Durchbildung des deutschen Seelenbarocks, dem die Formen im Drang hingegebener Inbrunst geoffnet werden.

Erlaubt der verfügbare Raum bei der bekannteren Materie nur die kurzen Andeutungen, so mag damit doch auch besagt sein, daß Opitz in der deutschen Barockdichtung als solcher keine überragende Stellung einemmut. Er ist kein Exponent wie Bidermann oder Böhme, er ist eben "Impresario", für die Dichtung wie für das dichterische Publikum, die protestantische höfische "Gesellschaft". Auch in Frankreich hat seine Art Klassizismus nicht gesiegt, sondern zunachst der barocke "Klassizismus" Corneilles, gegen den eben weil er barock ist, der Klassizist Lessing kampfte. Opitz aber, der sprachtechnische Instaurator einer ihm wesensfremden Dichtung, konnte noch einmal, und nun vielleicht erst im eigentlichen Sinn, als Muster ausgerufen werden, als der "nachbarocke Klassizismus" (Alewyn) die in Goethe gipfelnde Phase der deutschen Dichtungsgeschichte eröfnete

#### III. DICHTERISCHE BAROCKVOLLENDUNGEN

Mens humana est ens. cujus actio est cogitatio Leibniz (Conf. naturae).

Humanismus und Mystizismus vornehmlich haben die deutsche Literatur, haben zum guten Teil das deutsche Geistesleben von der Moglichkeitsfulle der deutschen Renaissance zur barocken Verwirklichung gewandelt. An Böhme und Bidermann, den beiden großen Gestalten des frühbarocken Schrifttums, wollte das vorige Kapitel etwas von den verschiedenen Grundrissen aufzeigen, zu denen im kernhaft Geistigen und in der schrifttumlichen Ausprägung dies Geschehen geführt hat. Im Hinblick auf ein Hauptproblem des Zeitalters schien der Ansatz statthaft, daß der, von allen räumlichen und unraumlichen Kräften umworbenen, Einzelseele im unendlichen, aber rechnerisch erkennbaren Raumkontinuum ihre "Stelle" angewiesen wurde. Dies Ergebnis barocker Verstraffung erschien des weiteren weniger von den mystizistischen Kräften gezeitigt. Der Barockhumanismus, mit dem höfisch-politischen, dem klerikalen, dem wissenschaftlichen Willen der Zeit soziologisch und strukturell durch mannigfache Legierungen verbunden, scheint für das Gegenwartssein der deutschen Barockzeit nicht nur Grundkräfte, sondern auch die ausschlaggebenden Überformungen zu stellen. Der Barockmysti-

zismus, unhofisch, unpolitisch, mehr oder weniger antiklerikal und awissenschaftlich, ist zukunftsträchtig, aber nur auf wertaus kleinerem Gebiet als kunftiger Kronpratendent anerkannt. Erst im folgenden Jahrhundert bewegen sich beide auf einem Boden. auf dem eine unmittelbare Ausemandersetzung zwischen ihnen moglich ist, auf dem im weiteren Verlauf thre klassisch-romantische Synthese verwirklicht wird. Sieht man namlich im Barockmystizismus die irrationalistischen Geschehnisse verdichtet, 50 zeigt sich der Barockhumanismus als ein bei aller Vielschichtigkeit doch einheitliches Gebilde der Rationalismen, wie sie den Humanismus bereits in seiner Renaissance kennzeichnen. Und nach wie vor ist diesem Rationalismus ein ausgeprägter Moralismus zugeordnet.

Die Idee der Tugend bleibt im Heroischen wie Erotischen, den beiden literarischen Hauptfeldern, der Richtpunkt. Das zuweilen bis ans Bestialische streifende gelebte Leben wird von da aus nur um so scharfer "gerichtet", treibt nur an, jenen Leitstern um so greller sichtbar zu machen. Die Dichtung sensualistischer Lebenslust und Sinnenliebe wiederum gewinnt ihren Zauber, ihre unmenschliche Intensität und zugleich ihre Relativierung auch der stärksten persönlichen "Passion" großenteils aus dem (trotz allem nicht uberwundenen) Glauben an jenen "Leitstern" als den eigentlichen. Die Art dieses Glaubens



148. Kupferstich aus der Argenis von Opitz Ausgabe 1626. (Abschied des verkleideten Polities von Argenis im Tempel

bewahrt wieder den Rationalismus des Bereichs: der Glaube gilt der Tugend, aber kaum minder ihrer Beweisbarkeit.

Von hier fallt auch Licht auf die vielerörterte Antithetik der Barockgeistigkeit. Es handelt sich nicht um Antithese schlechthin, sondern um sozusagen teleologische Antithese: um das bewiesene Resultat. Die im 17. Jahrhundert mit Vorliebe gepflegte Sonettform mit ihrer stark ausgenutzten Anlage zur Pointe ist ein greifbares Beispiel aus dem Dichterischen. Aber auch die oft bemerkte Vorliebe für "Einlagen" von Musterreden vor dem sicheren oder drohenden Tod ist aus dieser Antithetik des rationalistisch-moralistischen Barockhumanismus zu verstehn, die aufs moralisch-gesetzliche Beweisresultat zielt. In dem, was uns heute als "Einlage" erscheinen mag, erscheint in der Tat das Herzstück von Dichtungen wie Gryphs Catharina oder Zieglers Banise. Die Antithetik ist nicht nur Erlebnis-Form, sondern auch zeittypisches Denk-Mittel, um über dem zeitlichen, sinnlichen Bereich des "Fortuna"-Getriebes mit seinen Gegensätzen und Widerspruchen — man erinnert sich der Fortuna-Kategorie im Renaissance-Humanismus — das Übersinnliche, Überzeitliche, Wesentliche zu erreichen, zu erweisen. Diese Erscheinung begründet viel von der barocken Stilstruktur die gewaltige, ganz "renaissancehaft" gegenwartsoffene Vitalität des Zeitalters bleibt nicht sich selbst überlassen, sondern wird vom Intellekt her in den teleologischen Denkformen emporgetrieben eben zum "Resultat":



149. Titel von M Staudacher Centum affectus amoris divini Dillingen 1647.

dem Gesetz und Gericht. Diese innerste, "methodische" Antithetik gibt mannigfache Formen drangvoll gewundener, rauschhaft geschwungner oder wuchtig geprester Bewegung nach oben; einem Oben das auch fur den Barockmystizismus der feste Punkt ist, aber erreichbar vom entrationalisierten Gemut Stofflich sind es die Bestände eines den Augenblick schlurfenden Sensualismus und eines ewigkeitglaubigen Voluntarismus, die sich dort und hier antithetischer Zuordnung und synthetischer fordernder Wertordnung willig fügen. Stoizismus und Epikuraismus stellen sich so als Sonderfalle eines ubergreifenden Zusammenhangs dar, die oft ım echt humanıstischen Wissen um die antike Tradition gebildet werden. Prototyp aber der antithetischen Synthese ist in diesem Zeitalter das christliche Ordnungsgesetz der Sündenstrafe und des Gnadenlohns fur den Gehorsam, diese Tugend von "politischer" Artung, die der zentral politischen Barockzeit fast die Tugend schlechthin bedeutet

In der Tat finden die gekennzeichneten Züge in den soziologischen Tragflächen des Zeitalters ihre Entsprechung. Hofisch sind die vorbildlichen Kulturmittelpunkte, d. h in diesem Jahrhundert absolutistisch, auf Gebot, Gehorsam und Politik gestellt, Kreise, wo allem Kulturschaffen eine sozusagen dynastische Zielstrebigkeit innewohnt, wo dem Schrifttum deshalb ein offent-

licher Charakter, eine repräsentative Bedeutung eignet. Von den Hofen der Habsburger, the bemerkenswerterweise ja auch für Schlesien politischer Ordnungsort und für das katholische Barock erheblich wichtiger sind als Versailles, von den Hofen der geistlichen Herr--chaften, von denen der kulturbeflissenen Landesfürsten sinkt — auch hier ist H. Naumanns große Kategorie-Entdeckung methodisch noch längst nicht ausgewertet — das Muster der Lebensform in die burgerlichen Kulturräume mit standiger Spannungsschwachung ab. Die beruchtigten Haupt- und Staatsaktionen wie die Simpliziaden erweisen sich unter diesem Gesichtspunkt als echte Absinke-Erzeugnisse der hochpolitischen, repräsentativen Dichtung, wie sie fur die formenden Kreise der Barockkultur geboten war. Geboten, denn hier war eine der Hauptaufgahen die rationale Bandigung der wild selbstsuchtigen Vitalität, die Distanzierung des Ausdrucks vom Antrieb Der "Angelstern", wie die Zeit gern sagt, für diesen großen Straffungsvorgang ist wieder der Glaube an die Beweisbarkeit der Gesetzesautorität und an den, im tiefen oder flachen Sunn, zweckmäßigen Gehorsam. In der stark spanisch, d. h. gutenteils habsburgisch bestimmten höfischen Etikette und Grandezza schießen Repräsentation, Moralismus, absolutistisches Rangordnen, zielstrebiger Rationalismus zusammen, und die barocke Umschweifigkeit der Formen laßt noch spuren, wie stark die Krafte waren, deren blinder Strom so in ein vorgezeichnetes Bett gezwungen wurde.

Zugleich zeigt sich von hier aus, wieso die deutsche Barockwelt nut den Bellie und Rauschhaften und Geoffneten allem entscheidend verzerrt wurde. Die Raume des Zeitsche Sinnlichen sind gewiß geoffnet, aber nicht zum Verstromen, sondern zum wachen Hierlundschreiten auf einen festen, ja starren Ort im Zeitlosen, und die Antithese von Rausch und Zeitschreiten auf einen Rausch und die Bewegung auf diesen Ort hin Die geistige Luit des Hochl arock ist die Aszeichn weitesten Sinn. Die Auspragung das barocken Stiltypus scheint in ihrer Intenstat koling: durch das Kraftmaß dreier Grundbestände: vitale Fulle, rationale Willenskraft, reprasentative Bedeutsamkeit. Den Ausschlag aber im die Farocke Intensität gibt die Verlegung des Zielins Transzendente

Diese Grundzuge — W. Flemming ist jungst von anderer Seite her zu vielfach gleicher nich teten Ergebnissen gekommen (Deutsche Vierteljahrsschrift VI, 403ff.) – ergel en sich einer Betrachtung der repräsentativen literarischen Gattungen der Zeit. Ihr soziologischer Traggrund wurde soeben versuchsweise umrissen. Auf Zusammenhange mit dem im engeren Sinn aszetischen Schrifttum ist im vorigen Kapitel der Blick gelenkt worden. Eine weitere, mit all dem innig verwobene und besonders bedeutsame Schicht hat jetzt K. Eschweiler erschlossen. In den "Spanischen Forschungen der Görresgesellschaft I" weist er nach: "Wo immer eine Stichprobe in die philosophischen Literatur und in den philosophischen Schulbetrieb an den deutschen Universitaten gemacht wird, jedesmal bestätigt und festigt sich das Urteil, dasl die Metaphysik der Suarezschule ungefähr seit 1620 bis 1600 die Gang- und Gal e-Philosophie gewesen 1st." Und er zeigt ferner, daß auch die offizielle Philosophie auf den vornehmsten Hochschulen Hollands - Leiden, Utrecht, Groningen - in der ersten Jahrhunderthalfte die von Suarez ausgebildete Schullehre des Jesuitenordens war. Im engen Anschluß an die Suarezischen Disputationes metaphysicae scheint zwischen Calvinismus und lutherischer Orthodoxie kein Unterschied zu bestehn. Ohne den philosophiegeschichtlichen Horizonten nachzudenken, die sich daraus ergeben und die auch Leibniz in kaum geahnte Zusammenhänge rucken, muß die historische Besinnung hier doch die früher erwahnte Erscheinung bemerken, daß auch das erbauliche Schrifttum der Zeit interkonfessionell von der jesuitischen Gebetsliteratur bestimmt ist. Da freilich kommt in den Gebetbuchern des Protestantismus der altdeutschen Mystik die weitaus großere Rolle zu, wie trotz Ph. Kegel (vgl. S. 130) die Hauptquellen der Folgezeit, Moller, Arndt, Joh. Gerhard beweisen. Und wenn in diesem Bereich wichtigste Quellen fur die geistliche Lieddichtung liegen - einige der bekanntesten Lieder P Gerhards, Rists, B Schmolcks stammen dorther -, so ist nicht zu vergessen, daß hier ein gutes Stuck des breiten Grenzrains zwischen Barockhumanismus und Barockmystizismus lieg'

Wenn aber das evangelische Kirchenhed nicht hofisch und nicht eigentlich barock ist — deshalb blieb es ja einer burgerlichen und romantischen die repräsentationslosen Epoche noch am ehesten zugänglich und führt historisch einen der Wege vom genunen Luthertum zum klassisch-romantischen Geist — so sei schon hier auf den Reichtum an Verbindungsmöglichkeiten hingewiesen: P. Gerhard, im tiefsten unjesuitisch, unaszetisch, unzeremonios, veremigt in der wenig barocken Synthese seiner Gestalt doch barocke Bestande zu inniger Ausgeglichenheit: Spiritualismus, Sensualismus Humanismus. Und sein Verhalten zum Streit der Konfessionen zeigt mit überraschender Schröffheit die Bindekraft, die von der rationalistischen Grundhaltung auch auf artfremde Gemüter ausgeht; er verzichtet grundsatzlich nicht auf das Recht, die theologischen Sonderlehren des Luthertums von der Kanzel aus zu vertreten, d. h. zu beweisen, er laßt sich um dessentwillen (1667) vom Großen Kurfursten absetzen.

Für die hochbarocke Lebensschicht selbst besitzt der humanistische Barockrationalismus eine vielfach bis ins Innerste formende Kraft. Dank Eschweiler gewinnt, was oben über die



150 Jer Drexel: Sonnenwend, München 1631 Kupferstich von Buch I

geistige Luft des Hochbarock ausgesagt wurde, wesentlich an Tiefensicht. Auf den Erkenntnisbegriff der suarezischen Schule, die das bewußte Denken des barocken Deutschland und Holland weithin bestimmte. haben wir nicht einzugehn. Fur den geistesgeschichtlichen Zusammenhang genugt die Feststellung, daß es sich ausgesprochen um eine Denkwelt des Rationalismus handelt, daß die konzeptualistischen Zuge dieses Rationalismus eine Berührung mit dem Renaissance-Humanismus zum mindesten höchst wahrscheinlich machen, daß die, Konzeptus schaffende, Kraft des Intellekts im Philosophischen eine Art Zwischenreich von Wirklichkeit entstehn laßt, zu der man die rational gewonnene dichterische Wirklichkeit jenes "Angelsterns" wohl in Parallele setzen darf. Und wie der Grundriß der humanistischen, hofisch-klerikalen Barockdichtung, d. h. der eigentlich barocken Dichtung, sich durch den Begriff eines moralistischen, teleologischen Rationalismus kennzeichnen läßt, so bezeichnet Eschweiler den eigentumlichen Denkhabitus der von Suarez geführten Schule als praktischen Intellektualismus

Wenn eine entscheidende Stileigenheit der deutschen hochbarocken Dichtung von dort her verständlich wird, eine Stileigenheit, deren ungewundene Würdigung bisher auf besondere Schwierigkeiten zu stoßen schien, so läßt sich das wohl mit Fug als Bestätigung dafur ins

Feld fuhren, daß der besagte Grundriß nicht an die "Sachen" herangetragen, sondern in ihnen vorgefunden, aus ihnen "aufgefaßt" ist. Wir meinen die rhetorische Grundanlage, die schon allein den innigen Zusammenhang der echt barocken Literatur mit dem Humanismus dartun wurde - das mystizistische und pietistische Zukunftsschrifttum ist dagegen im Kern unrhetorisch, wie es denn das burgerlich-standische und -geistliche Schrifttum fortsetzt -.. In seinem Buch "Zu Wesen und Form mittelalterlicher Dichtung" (1928) hat H. Brinkmann die Geschichte der poetischen Theorie von der Antike bis ins 18 Jahrhundert verfolgt und auf die "alles beherrschende Macht der Rhetorik" hingewiesen. "In der Manier der Rhetoren und Dichter Galliens" war der dekorative Stil dem Mittelalter vorgebildet. Für die zahlreichen Stilbeziehungen der Barock-Rhetorik zur spatantiken, der noch die altkirchliche Homiletik hinzuzuftigen ware, bietet Brinkmann reichliche Handhaben Was H. Pongs als "Randform des deutschen Barock" feinsinnig herausgestellt hat, gehört überwiegend in diesen formgeschichtlichen Zusammenhang. An der Predigt und Homiletik des Barock hat man den rhetorischen Zug schon langer als solchen erkannt (wenn auch erst neuerdings verstanden), hat ihn durch die humanistische Tradition an den Universitäten, unter denen Helmstädt dabei besondere Bedeutung zukommt, begründet gesehen. Auch die gewaltige Stellung konnte nicht unbemerkt bleiben, die der Rhetorik an den Jesuiten-Gymnasien eingeräumt war. Lehrbucher der Rhetorik sind in diesem Zeitalter ebenso zahlreich wie Poetiken, und seit der Schrift des Erasmus, die auch auf die Barockhomiletik Einfluß gewonnen zu haben scheint, wurde die Tradition der altromischen und altkirchlichen Regeln bewußt gepflegt. Kein Wunder, wo doch die Predigten des Papstes Leo d Gr. Satze formten wie diesen: "Die Tugend des Glaubens, dessen Tatkraft durch die Himmelfahrt des Herrn gewachsen, den der Heilige Geist noch weiter gekräftigt, bewirkte, daß nicht Ketten, noch Kerker, Verbannung und Hunger, nicht die lohende Flamme, nicht die Zahne wilder Tiere, noch was sonst die Grausamkeit der Verfolger Schreckliches ersann, die Christen erschrecken kounten." Es bedurfte nur einer "kunst"gerechten Versifizierung, und solcher Passus konnte in jedem hochbarocken Alexandrinerdrama stehn. Die bis vor kurzem herrschenden abschätzigen Geschmacksurteile uber rhetorische Dichtung und Predigt des Barockzeitalters erbringen für geschichtliche und strukturelle Erkenntnis nichts weiter als eben



151. Georg Philipp Harsdorfer. Tuschzeichnung von G. Strauch. Nürnberg, German. Museum.

die Feststellung des rhetorischen Grundzugs. Dieser aber ist nicht eine zufällige "Geschmacksverirrung" der Zeit, sondern ist notwendiges Zubehör ihrer tragenden, ihrer besten Kräfte. Von ihren Voraussetzungen aus ein Verdikt über die Dichtungsart der Goethezeit zu fällen, wäre ebenso sinnvoll oder sinnlos wie das noch immer beliebte Verfahren in umgekehrter Richtung. Von der literarhistorischen Ebene aus läßt sich jedenfalls eine absolute Wertung eigenständiger Zeitspannen nicht gewinnen. Die Barockspanne als eine solche zu erweisen, beansprucht meine Darstellung. Innerhalb dieser geistigen Welt nun 1st die rhetorische Formgebung durch die gesamte Tradition des humanistischen Schrifttums bedingt und steht mit der offenkundigen humanistischen Anlage des gesamten damaligen Bildungswesens in unlösbarem Wechselsein. Die rhetorische Formgebung ist ferner dem unprivaten, unhäuslichen, öffentlichen, repräsentativen Charakter der echten Barockkultur innig zugeordnet, so daß dem Gebrauchscharakter des deutschen Renaissance-Schrifttums und dem Bekenntnischarakter der nachklopstockschen deutschen Dichtung gegenüber geradezu von dem Repräsentationscharakter der deutschen Barockeloquenz zu reden ist. Endlich bietet sich die rhetorische Formung als der gemäße Umriß der voluntaristisch-rationalistischen Erlebnisweise. Die Philosophiegeschichte erlaubt eine noch nähere Bestimmung. Eschweiler hebt

als bezeichnend hervor, "daß die mittelalterliche Quaestio damals sogar als Titel außer Gebrauch gekommen und durch die Bezeichnung Disputatio ersetzt war", und als das Ziel der Disputation bestimmt er es, "recht zu behalten, die Wahrheit der These allein dadurch zu beweisen, daß alle Gegeninstanzen als denkwiding abgefertigt werden". Sowohl die Fuhrerstellung als auch die besondere Art des Rationalismus dieser Welt ist dadurch gekennzeichnet, daß die Aischsputandi für ihr Denkbereich ausschlaggebende Bedeutung hat. Und die Ars disputandi ist eine Sonderform der Rhetorik. Wenn die, Konzeptus schaffende, Kraft dieser philosophischen Rhetorik für den wissenschaftlichen Denkhabitus bezeichnend ist, so finden sich in der dichterischen Rhetorik der Zeit vielsagende Entsprechungen, die noch über das hinausgehn, was die Flut der lateinischen und deutschen Poetiken seit dem 16 Jahrhundert für den bewußt rhetorischen Willen der Dicht, kunst" dartut.

In Harsdorfers Gesprachspielen, diesem für das intimere Gesellschaftsleben überaus reprasentativen Werk wird nicht nur aus echt rationaler Haltung heraus dargetan, "daß die Worte, unsere Gedanken [1] un den Tag zu geben fugliche Mittel sein" Es findet sich da auch ein wahrer Hymnus moralisch-rationaler Art aut die menschliche Rede, die zur staatlichen Gemeinschaft führe, Tugend erhebe, Laster strafe, die Gewaltigen regiere, die sowohl antreibe als maßige. Und nun der Satz, der die Rede in ihrer Kraft zur Verwirklichung der Wirklichkeit feiert , Sogar daß die Wahrheit sollte das starkste sein, so mochte man and h die Rede des Menschen, ohne welche sie nicht bestehen oder erhalten werden kann, noch viel starker herausloben " Als einzelgängerische theoretische Behauptung läßt sich diese eindeutige Außerung nicht abtun. Wenige Jahre spater baut Gryphius den ersten Reyen seines Leo Armenius so unverkennbar auf denselben Anschauungen auf, daß man von einer Versifizierung sprechen mochte, und Harsdorfers Pointe Mit einem Wort zu sagen, Leben und Tod ist in der Zunge Machten" erscheint bei Gryphius in echt antithetischer Synthese: Die 1. Revenstrophe schließt "Des Menschen Leben selbst beruht auf seiner Zungen", die 2 , Des Menschen Tod beruht auf jedes Menschen Zungen", die letzte "Dem Leben, Mensch!, und Tool halt stets auf demer Zungen" Was so der großte Dramatiker des protestantischen Bereichs ausdrucklich bestatigt, versteht sich von selbst für die reprasentative Dichtung des katholischen Barock, die ja oftenkundig aus der humanistisch-rationalen Eloquenzubung hervorgeht Aber die Weite des Rahmens mag es bekunden, wenn einer der fuhrenden Jesustenpoetiker und -dichter der Jahrhundertmitte, Jac. Masen, in der Einführung zu seiner Palaestra oratoria unter ganz den gleichen Gesichtspunkten den Redner und seine Kunst preist und in dem Cicero-Zitat gipfelt. "Was ist so angenehm zu erkennen und zu horen, als eine mit weisen Sentenzen und gewichtigen Worten geschmuckte und ausgefeilte Rede? Was 1st em 80 machtvolles und prachtvolles Schauspiel, als daß Volksbewegungen, richterliche Erwagungen, ja ernste Entschließungen des Senats durch die Rede eines Mannes umgewendet werden ?"

In welcher Weise das rhetorische Element auch die hufische Dichtung des Spätbarock erfullt, das laßt die "Voransprache an den edlen Leser" der "Aramena" Anton Ulrichs von Braunschweig erkennen Sie beleuchtet die Struktur ihres Dichtkreises von den verschiedensten Seiten her und fugt sich den oben gewonnenen Kategorien zwanglos und fast restlos ein. Hier sei nur herausgehoben, daß gleich im ersten Satz die christliche Teleologie des Lebens mit auffallender Klarheit für das literarische Bereich geltend , gemacht wird (feineres Hinhoren wird einen gewissen Anklang an die katholische Mystik vernehmen können Birken hat die Voransprache verfaßt) "Wann wahr ist, wie es nicht kann geleugnet werden, daß in dieser Sterblichkeit nichts besser sei als die Seele in ihren Ursprung senden. Gott das höchste Gut recht erkennen und demselben durch Tugend sich gleichförnig machen, so mussen unter allen Schriftarten die besten sein, die uns zur Gotteserkenntnis führen und zur Tugend anweisen. Beides verrichten die Historien oder Geschichtschriften "Weiterhin heißt es von den "Geschichtgedichten und Gedichtgeschichten (von deren Zahl aber die Amadisische und andere aufschneiderische, albere, pedantische Fabelbruten und Mißgeburten ausgeschlossen werden)". "Sie sind Garten, in welchen auf den Geschichtstammen die Fruchte der Staats- und Tugendlehren mitten unter den Blumenbeten angenehmer Gedichte herfurwachsen Ja sue sind rechte Hof- und Adelsschulen, die das Gemute, den Verstand und die Sitten recht adelich austormen und schöne Hofreden in den Mund legen Sie lehren durch Vorstellung des Unbestands menschlichen Gluckwesens, der Liebes- und Lebensgefahrden, der gestraften Tyrannei und Untugend, der vernichtigten Anschlage und anderer Eitelkeiten, wie man das Gemüte von den gemeinen Meinungen des Adel-Pobels lautern und hingegen mit Tugend und der wahren Weisheit adeln musse" In minder höfischer

Abwandlung entwickelt der Vorbericht an den Leser von Lohensteins "Armimus" dieselbe Einstellung Abschatz' Ehrengedicht sagt von diesem Roman. "Wer sich gelehrt, verliebt und staatsklug weisen will, sieht, was er nur verlangt, in Reden und Gedichten" Lohenstein selbst kennzeichnet seine Auffassung vom Gewicht rhetorischer Darstellung, wenn er un 5 Buch schreibt. "Also verrichtet ein großes Herz und ein kluger Kopf wohl herrliche Werke, aber eine beredte Zunge oder eine gelehrte Feder muß selbten einen Firms anstreichen" Und wie stark noch bei ihm der Disputations-Charakter sich zeigt, das bemerkte kurzlich Laporte, indem sie, ohne von Eschweilers Entdeckung noch zu wissen, hervorhob, die "eigentliche innere Form des "Arminius" bestehe darin daß die handelnden Personen "dauernd Streittragen der verschiedensten Art in langen Diskussionen austragen"

Diese Auswahl von Beispielen soll zu einer gewissen Veranschaulichung des Gesagten dienen. Fügen wir noch hinzu, daß der in Dichtung, Philosophie und Gesellschaft zu beobachtende Rationalismus (Intellektualismus) seine hier nicht naher zu erörternde Entsprechung



152 Titel-Kupferstich aus Lohensteins Armmus und Thusnelda Bd I, 1689,

in der Mathematik und Naturwissenschaft der Barockzeit hat, die ihrerseits wieder mit Geheimwissenschaften und mystizistischer Naturphilosophie in Verbindung stehen; bemerken wir schließlich eigens, daß dieser Intellektualismus vornehmlich durch seine antithetisch-synthetische Spannung ins Ich- und Erd-Transzendente vom Rationalismus der Aufklärung sich unterscheidet, so kann als handliches Ergebnis der Suche nach Umrißlinien und Ordnungssystemen zusammengefaßt werden: der eigenständige barocke Kräftekern der Zeitspanne, die aus der Renaissance-Breite verwirklicht worden war, besteht in einem nur damals so vorhandenen rationalistisch-moralistischen Humanismus, der weitgehend durch das, soziologisch fundierte, höfisch-absolutistische Denken bestimmt ist.

Literarhistorisch wurde das heißen: Die Dichtung ist um so eigentlicher barock, je mehr sie der von diesem Kraftefeld bestimmten geistigen Welt eignet. Soweit sie das tut, ist sie für die Maße der goethezeitlichen Dichtung inkommensurabel. Soweit sie hingegen damit meßbar ist, erweist sie sich eben dadurch als eigentlich unbarock, weil einer geradezu gegensätzlichen Welt zugeordnet. Ebensoweit mag die Dichtung der Barockzeit geschichtlich als "Protorenaissance" verstanden werden, die in der "eigentlichen" Renaissance der klassisch-romantischen Zeit ihre Vollendung findet. Das "eigentliche" Barock aber ist durch diese "eigentliche" Renaissance so wenig vollendbar wie ein Gesetz der Logik durch einen Vegetationsvorgang. Es trägt die Bedingungen seiner dichterischen Gestaltung in sich selbst und in dem



153. Lohenstein Biklnis nach einem Kupferstich von Tscherning

spontanen Aufspringen ihetorischdichterischer Gestalter Es vollendet sich selbst oder bleibt ohne Vollendung Einziger Schlussel auch nur zum außersten Tor des Barockbereichs ist fur den heutigen Literaturwissenschaftler die Einsicht. daß nicht die Werthohe, sondern die Wertart den Unterschied zwischen der Dichtung der beiden Epochen begrundet. Daß die Epoche der "deutschen Bewegung" nicht nur in zeitlichem Nacheinander auf das Barockzeitalter folgt, sondern auch in gewissem Sinn aus ihm hervorgeht, andert daran nichts, es ist vielmehr ein Beweis für die Unzulanglichkeit des vegetativen Entwicklungsbegriffs im Geschichtlichen. Daß auch solchen, in der ersten Anlage bereits unvereinbar verschiedenen Zeiterfullungen gegenuber eine absolute Wertung wissenschaftliche Aufgabe ist, wird damit nicht geleugnet, sondern verdeutlicht. Denn solche Wertung läßt sich, wenn anders sie mehr als ein privates Geschmacksurteil sein

soll, nicht dadurch gewinnen, daß eine der Epochen verabsolutiert und nun zum absoluten Maß aller geschehenen Wirklichkeit verordnet wird. Die im vorliegenden Fall zu lösende Frage würde solche Gelüste gerade unterbinden, denn sie richtet sich darauf, ob eine mittelbare, distanzierende, gesellschaftliche, rhetorische Dichtung höherwertig ist als eine unmittelbar ausdruckhafte, eine personliches Erleben schöpferisch gestaltende. Vom Boden der Literaturgeschichte aus ist diese Frage nicht losbar, sondern nur im Zusammenhang einer Ontologie Auch die eing damit verbundene Erorterung über die verschiedene Würde einer Kunst, die sich die Aufgabe des "prodesse" und "delectare" zuerkennt wie eben die Barockdichtung, und einer Kunst, die sich als Selbstsein will, ware nur in diesem großen Zusammenhang zu wissenschaftlichem Abschluß zu führen. Die Literaturwissenschaft hat jene ausdrückliche Aufgabensetzung festzustellen und für die Erkenntnis der literarischen Strukturen zu nutzen.

Aber auch darauf hat die Literaturgeschichte hinzuweisen, daß in dieser eigenstandigen Zeitspanne doch eine übergreifende neue Phase der abendlandischen Geistesgeschichte beginnt. Eschweiler hat das von der Philosophiegeschichte her bestatigt Fur die Literaturgeschichte hat es am schonsten und klarsten Vietors "Zeitalter des Barock" gezeigt bei der Charakteristik der deutschsprachlichen Gesellschaftslyrik "Die Dominante dieser Entwicklung, in deren

## THEATER UND HÖFISCHES SPIEL

## BILD 1. Turnierspiel im Jahre 1560. Kupferstich von Lautensack aus H. v. Francolins "Thurnier Buch".

Mit dem Schiedsrichter links im Hintergrunde und den anwesenden fürstlichen Personen auf erhöhten Sitzen dient der gesamte Marktplatz den Kämpfenden als Spielfeld. Die Zuschauer haben hier die Plätze zu ebener Erde hinter den Schranken, dort die Fensterreihen der umsliegenden Häuser und schließlich behelfsmäßig aufgeführte Schaugerüste besetzt. Die Anordnung der mehrstöckig um ein Viereck geordneten Plätze wurde Vorbild für die im 17. Jahrhundert geschaffene und heute noch vorherrschende Form des Theaterbaues. Ja bis ins Einzelne sind Formen späterer Architektur des Zuschauerraumes eines Schauspiels oder Opernhauses vorgebildet. Man erkennt in den Fensterreihen deutlich Vorstufen künftiger Logen und Ränge.

## BILD 2 UND 3. Turnierspiel, abgehalten in Cassel im Jahre 1594. Nach Dilich, Beschreibung der Kindtauff Fräulein Elisabethen zu Hessen. Cassel 1598.

Auf Bild 2 ist am Rande links die äußerste Ecke des Zuschauerhauses sichtbar. Nach dem Vordergrund zu erstreckt sich der Turnierplatz mit den Schranken. Bild 3 hat man sich an Bild 2 rechts anschließend zu denken. Es zeigt die für das Spiel und dessen Handlung benötigte Szenerie, die unbeweglich auf dem Erdboden errichtet war.

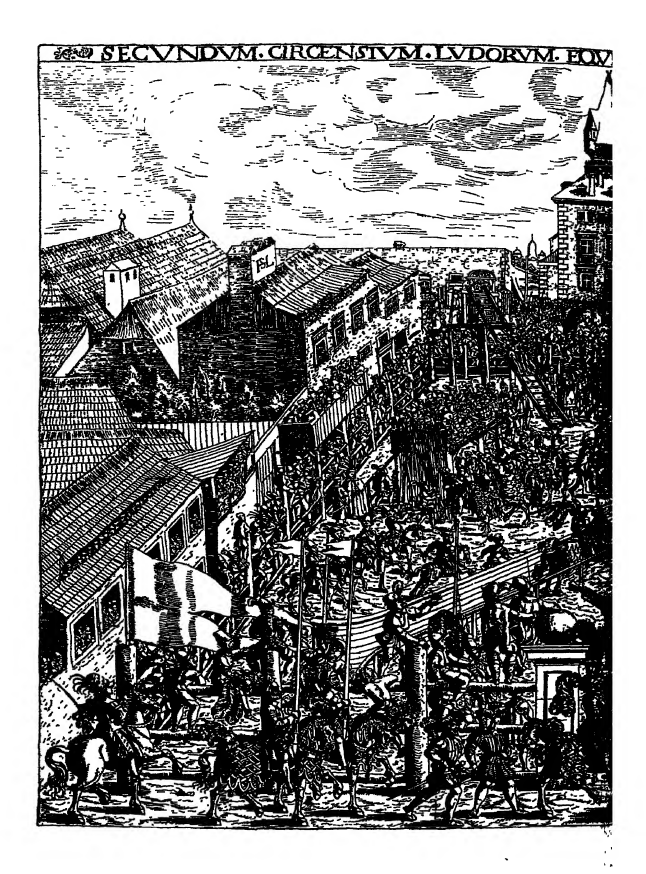
Über den Hergang des Turnierspiels berichtet das Werk, dem die beiden Bilder entnommen sind. Hiernach lag folgende Fabel zugrunde: In der Burg des tyrannischen Zauberers ist eine holdselige Königin eingeschlossen. Sie wird von den verschiedensten Zaubergewalten, von Riesen und Drachen bewacht. Um ihre Befreiung haben die Ritter zu streiten. Wem sie gelingt, der trägt den Preis des Kampfspieles davon, wer in einem der Treffen unterliegt, wird auf der Burg gefangen gehalten. Nach Besiegung des Zauberers und Erlösung der Königin sowie der in Gefangenschaft geratenen Streiter, dem Sieg des Guten über das Böse, geht die Festung unter den züngelnden Blitzen eines Feuerwerks in Flammen auf.

Bild 2 zeigt eine der Etappen, die von jedem Ritter zurückzulegen sind: Der Bewerber wird nach Bestand mehrerer Fährlichkeiten im Schiff des verborgenen Glücks nach dem Ufer des offenen Glücks übergesetzt. Sämtliche andere zu bestehende Abenteuer zählt die erläuternde Beschreibung auf: "Jeder Aventurierer sol in das Horn / welches er an dem Obelisko hangen finden wird / blasen und hierauf vor die Clausen des alten Waltbruders Nicasii rücken." Ferner "sol er den alten König berennen / auf den Ritter des kalten Gestirns Herrn Prento aus Cephalonia rücken und 5 Streiche gegen ihm mit Zus und Abwendung seines Pferdes verbringen" und dergleichen mehr.

Bild 3 zeigt die Festung des Zauberers mit dem Schlußfeuerwerk. Das auf der Festung tronende Bildwerk des Abgotts Cacharett geht in Flammen auf, aus dem Rumpfe des enthaupteten Riesen Onus und aus dem überwundenen Drachen steigen Feuergarben auf: ihre Gestalten zerschmelzen und lösen sich in Flammen auf. "Als auch solches geraume Zeit gewehret / . . . . . . verschwanden hiermit alle Flammen und dünste / höreten alle Zaubereyen auff / es vertrocknet der ungestüme Fluß und Wassergrabe und wardt das Ort / wie es zuuor gewesen." So schließt die Beschreibung.

# BILD 4. Turnierspiel "Venus versucht Amor zu befreien", abgehalten in Bologna am 20. März 1628. Ansicht von der Bühne aus.

Deutlich wird die weitere Ausbildung des Zuschauerraumes erkennbar. (Vgl. Bild 1). Der Marktplatz liefert jetzt nur noch den für die Aufführung und die Zuschauermassen benötigten freien Raum innerhalb der Stadt. Die umliegenden Häuser mit ihren Fensterreihen stehen nicht mehr wie früher als Aussichtsplätze in Gebrauch, sondern für die Zuschauer ist ein selbständiges Gehäuse entstanden. Hochgestockte Ränge und Logen haben sich zu einem zusammenhängenden Ganzen vereinigt. Als Bühne steht der Raum zu Füßen der Zuschauer zwar noch in Benutzung, außerdem war jedoch bereits eine regelrechte Kulissenbühne vorhanden, von der aus unser Bild gesehen ist. Für die Ausbildung des modernen Bühnenbildes ist die Anwendung der Perspektive entscheidend gewesen. Gemalte Hintergründe, Architekturen und Fernsichten auf leicht verschiebbarer Leinewand ermöglichten die schnelle Verwandlung des Bühnenbildes. Mit dem Malen eines Bühnenwand ermöglichten die schnelle Verwandlung des Bühnenbildes. Mit dem Malen eines Bühnen





waltigem Zuge wir heute noch stehen, ist die Herausldung des modernen Subjektivismus" heißt es dort. diesem Zuge, nicht in den Gesamtstrukturen der italter, gründet das "Hervorgehn" der einen Epoche s der andern.

Die hier mit gebotener Überdeutlichkeit herausgearbeien Ordnungsideen und ihre wechselweisen Zusammenhänge chemen naturgemäß in der geschichtlichen Wirklichkeit. o auch in der Literaturgeschichte, mannigfach abgewandelt ch den verschiedenen geistigen, sozialen, landschaftlichen. igiosen Kreisen und nach den jeweiligen verdichtenden lividualitaten, durch die sie schrifttumliche Wirklichkeit rden Die Eigenstandigkert des Barockzeitalters in der eraturgeschichte, die große Bedeutung der gesellschattien Abstellung für seine Dichtung ist nach Nadler vorımlıch durch Arbeiten von Cohn, Vietor und mir heraustellt worden Vietor hat dafur die ausgezeichnete Formuung gefunden, Deutschland sei für die Geschichte der endlandischen Literatur, einzigartig durch die erstaunliche llektivleistung seiner Literatur im Zeitalter des Barock" d er hebt auch mit Recht als eine grundlegende Bedingung die Art des geistigen Schaffens in dieser Zeit hervor die paltung in einen sudwestdeutsch-katholischen und einen dostdeutsch-protestantischen Kulturkreis" In der Tat det die oben umrissene Barockgeistigkeit in den Literaturen ser Kreise sehr verschiedene Erscheinungsformen, zumal erhalb der protestantischen, namentlich kalvinistischen zirke - wie wiederum Vietor besonders eindringlich



Talis, letter, erat facus frances. Scirens German princeps caranaus, OPITIUS 3, at Norther Super super super

154. Martin Opitz. Kupferstich von Heyden

eigt hat — der humanistische Rationalismus sich immer bestimmter der Ausbildung einer weltlichen 1 wirklich akirchlichen Kultur zuwendet Er verliert dabei, so wird man hinzufügen missen, fast mi ichen Maß die Spannung ins Transzendente, und wenn man zugibt, daß die antithetische Spannung in transzendente Synthese wesenhaft barock ist, so gewinnt von hier aus der verbreitete Ansatz des Barock emes in erheblichem Maß katholischen Phanomens der Geistesgeschichte einen weiten Horizont. Freilich diese Behauptung nicht außerhalb des einschränkenden Zusammenhangs giltig, und es wäre verfänglich, 'literarhistorischem Gebiet das Barock schlechthin als "Kunst der Gegeureformation" zu bezeichnen. r kann nur gesagt werden, daß die oben bezeichneten Kernkräfte der barocken Geistigkeit weitbin von tholischen Formen und Beständen bestimmt sind. Auch darin wird wohl manches von den Verständniswierigkeiten begründet sein, die diese Zeitspanne der neuzeitlichen Literaturgeschichtschreibung bietet. durfen die Grenzen zwischen dem sudwestdeutsch-katholischen und nordostdeutsch-protestantischen lturkreis nicht als unüberschreitbar angesehen werden. Es sind nicht nur typische Zwischenreichschemungen zu berucksichtigen wie die Konvertiten Scheffler, Grimmelshausen, Hallmann, bis zu einem ussen Grade auch Herzog Anton Ulrich. Es 1st ferner im Auge zu behalten, wie sich der eigentlich ocken Dichtung beider Kulturkreise im barocken Zeitalter eine platt rationalistische autiberocke Literatur gegenstellt Die nahere Einsicht in dies vielverschlungene Gewebe ist beute noch so wenig gefördert, auch eine einläßlichere Darstellung als die vorliegende vielfach mehr in Hinweisen auf das Bestehen her Verwebungen als in der Feststellung ihrer wirklichen Verläuse bestehen muß. Wir ahnen - um barockgeschichtliche Problem Leibniz zu umgehn und nur ein besonders krasses literarhistorisches spiel zu nennen - kaum erst, in welchen überlandschaftlichen Bedingungsverbinden und geistigen chehuissen das überaus komplexe und sicher nicht autonome Gebilde der sogenannten zweiten schlehen Dichterschule mit seiner zum guten Teil stark habsburgischen Orientierung, mit seinem Patriotiumus, ritualismus, Sensualismus, seinem Stoizismus, Zynismus und mystizistischen Theismus zu verstehen Wir beginnen erst jetzt zu beachten, daß Lohensteins Dramen zu einer Zeit entstanden, wo Avancini Werken seiner spateren Schaffenszeit auf dem Wiener Jesuitentheater Trinmphe feierte. Die Fragen,



155. Höfische Begrüßungsszene. Kupferstich aus Anton Ulrich von Braunschweig: Die durchleuchtige Syrerin Aramena, I. Teil S 17 (Ausgabe Nürnberg 1678)

die des Gryphius einzelgangerische Gestalt fin den vorhergehenden Zeitabschnitt birgt, werden nur allmahlich beantwortet. Und als Gegenpol des gesellschaftlich-rationalistischen Literaturbereichs erschließt sich nicht minder widerspenstig der Kreis des konventikelhaft-intuitionistischen Schrifttums, der als im letzten Grunde von unversohnlicher Feindschaft gegen das eigentliche Barock bestimmt zu deuten sem wird, obwohl auch da der faktischen Verbundenheiten nicht wenige sind — Vietors "Probleme der deutschen Barockliteratur" (1928) durften für die weitere Erforschung beider Kreise richtunggebend bleiben —

Eine bemerkenswerte Tatsache unter den Verwebungen zwischen den strukturbestimmenden "Ideen" der Barockzeit und ihrer Literatur wurde bereits kurz berührt: jene Ordnungsideen zeigen sich allem Anschein nach am greifbarsten in den Großgattungen. Das führt zu einer weiteren literarhistorischen Einsicht Die dramatische und epische Gattung sowie "das" Dramatische und Epische sind fürs Barock ahnlich "repräsentativ", wie die lyrische Gattung und das Lyrische (etwa im Gundolfschen Sinn des Urerlebnisses) für die Goethezeit den echtesten "Ausdruck" verkorpert.

Damit wird denn einmal eine Schicht beruhrt, wo sich die verschiedenartige Wertakzentuierung in der Dichtung der beiden Zeitspannen fast als Umkehrung der Wertvorzeichen darstellt. In der nachherderschen Dichtung wie in der zugehorigen Auffassungsweise von Dichtung erscheint das personliche Urerlebnis als belebende Mitte und als hochster Wert, erscheint seine organische sprachliche Gestaltung als letzte Vollendung, auf die alle andern Werte hingeordnet sind Fur die echt barocke Dichtung wäre das person-

liche Urerlebnis und seine organische sprachliche Gestaltung, wenn es dort überhaupt erschiene, etwas Unwertiges. Es ist für sie etwas Außerdichterisches, weil — in ihren Kategorien zu sprechen — Unpohitisches, Privates, Untugendhaftes, Undisziphniertes Und der Begründungszusammenhang, den das "weil" besagt, er birgt in sich das Geheimnis der vollig andersartigen Einbettung alles Dichterischen in diesem Bereich. Etwas davon läßt sich andeuten mit der Feststellung, daß hier der Umkreis des Asthetischen ebensowenig wie die Ethik autonom, geschweige denn letzte Sinnerfüllung ist Wagt man daraufhin einen weiteren Schritt, so ergibt sich die wertungsfreie und darum literarhistorisch belangvolle Beobachtung, daß hier alle Kunst und somit auch alle Dichtung als gesetzfreier, nur dem "Wehen des Geistes" folgender Heiland-Genius unwertig ware, daß sie in dieser hofisch-absolutistischen Welt zum Dienst "geschickter" Hoffing sein soll und will.

Zeigt sich von solchem Betrachtungsort aus die Aufgabenstellung des "Nutzens" und "Ergötzens" in ihrem guten und geistesgeschichtlich tiefen Sinn, so ist nun eine literarhistorische Bemerkung zum Weiterleiten des fragenden Blicks geeignet. Den bislang vornehmlich berucksichtigten repräsentativen Großgattungen Drama und Roman, von denen die erste bezeichnenderweise mehr in den katholischen, die zweite mehr in den protestantischen Gebieten gepflegt zu sein scheint, darf man — immer summarisch — vornehmlich die Aufgabe des Nützens

im Sinn des Repräsentierens, des auschaulichen Beleurens und Bewegen- zur freige. Den lyrischen Arten liegt mehr die andere Aufgabe ob, die der standesgemasien gesellschaftlichen Unterhaltung. Das religiöse Gemeindelied gehort hier wieder auf den breiten Grenzstreiten zwischen Humanismus und Mystizismus. Aber für nicht unbetrachtliche Bestande wird nam auch hier von standesgemäßer gesellschaftlicher Erbauung sprechen durten. Wohl liest schon in dieser Gattung eine starkere Bereitschaft zu personlicher Erlebnishaftigkeit. Indessen ist sie auch hier von der humanistisch-rhetorischen Art und von der intellektualistischen Distanzierung uberformt, gleichsam "transformiert", soweit es sich um "eigentliche" Barocklynk handelt. Selbst wo erlebnismaßige Erschutterung zugrunde liegt, sind die Gedichte doch nicht aus der Erschütterung geschaffen, sondern aus technischer Kennerschatt "gemacht". Und wenn schon darin ein Grundzug des mechanistischen Zeitalters kenntlich wird, so vielleicht noch deutlicher in der Art dieses "Machens". Zur Ergötzung des Intellekts verlertigt, kommt es in ihnen auf die bunte, begrifflich überraschende, geistreich zugespitzte Formulierung eines gesellschaftlich anerkannten Bestandes von Relationen an, auf Konvention im adligsten Sinn Und gemacht werden diese metrisierten, reimgeschmückten Formulierungen mit einem mahlich sich wandelnden Motivschatz, mit Metaphern und Allegorien, die das personliche Erlebnis vollig entprivatisieren, die mit ihren Leuchtraketen durch die verschiedensten und entlegensten Seinsbereiche hin dem Ich seinen verschwindend kleinen und für dieses Ich doch so wichtigen Platz im unendlichen Raum anweisen

Dannt sind die strukturellen Beziehungen zur hofischen Lyrik des Mittelalters, zum Minnesang, angedeutet, von dem seit Beginn des Jahrhunderts durch Goldast auch stofflich einiges bekannt war und allem Anschem nach auf Weckherlin, Zesen, Hofmannswaldau unmittelbar gewirkt hat. Aber die erotische Barocklyrik ist nun doch nicht Minnesang, und auch dafür sind die Erwägungen über die barocke Raumsicht heranzuziehen, die zu Beginn des vorigen Kapitels angestellt wurden. Die Unendlichkeit, in die das Individuum gestellt ist, zeigt sich rational, verführerisch und heischend. Sinnenhist und Tugendglut sind von moralistischer Intellekt-Klarheit einander gegenübergestellt und dienen einander als steigernder Huntergrund Auch die Renaissance-Aufspaltung in Spiritualismus und Naturalismus hat einen neuen Sinn gewonnen, denn was dort nicht vorhanden war, ist in der Barockspanne einer der ausschlaggebenden Affekteintellektuell überformter Eros. Die weltliche Liebeslyrik gewinnt aus ihm ihre stärkste Intensität Aber Ahnliches gilt jetzt auch für die geistliche Lyrik, die zum guten Teil Liebeslyrik ist. In solcher gegensatzlichen Zuordnung beider grundet nicht nur, daß sie trotz allem einen gewissen Gemeinbesitz an sprachlichen, motivischen, strophischen Mitteln ausbilden, der auch die aus der altdeutschen Renaissance-Spanne tradierten Formen abwandelt, wie sie namentlich katholischerseits gepflegt werden. Von hier aus ist ebenso der sensualistische Zauber in den ans Ekstatische grenzenden Liedern der Spee, Heermann, Procop, Scheffler, in den frommen Choralen P. Gerhards zu verstehen.

Hervorragende Dokumente dafur und zugleich eindeutige Erscheinungen bauschig barocken Stils sind die "Centum affectus amoris divini" Standachers (Abb. 149), der auch als Prosaerzähler hervorgetreten ist: Hymnen rhythmischer Prosa von unerhörter Inbrunst und geistiger Durchleuchtung. Die vom Verfasser selbst verheißene Verdeutschung scheint nicht zustande gekommen zu sein. Die weltliche Lacbeslyrik bezieht umgekehrt aus der Entscheidung für den vibrierenden Genuß des enteilenden sensuellen Augenblicks auf Kosten der ewigen Freuden diese einmalige Verbindung von habsuchtiger Begierde und verantwortungsdunkler Hingabe. Und wenn diese erotische Lyrik vielfach nicht dem Erlebins einer ind ivid u ell gerichteten Leidenschaft entstamint, sondern konventionell "gemacht" ist, so zeigt das mit aller Deutlichkeit, wie tief die gesamte Geistigkeit dieser überindividuellen Konvention erotisch durchdrungen ist. Hat man dafür den Blick gewonnen, so erkennt man auch das Sinnwidrige des beliebten Verfahrens, die "Echtheit" nachklopstockscher Liebesdichtung gegen die angebliche Verlogenheit einer dekorativen Kunst auszuspielen, deren epochale Wahrhaftigkeit von solcher Spannweite ist, daß wir heute auch nur für einen Schimmer des Verständnisses der ernstesten Erkenntnisbemuhungen bedürfen. Denn auch diese erotische Kleinkunst, in der sich Stoizismus und Epikuräismus, Ewigkeitswollust und Vergänglichkeitswissen einem Fortuna-geangsteten Sensualismus unterordnen und die so das Gegenspiel zum tugend-

in stimmten Ethos (und Eros) des Liebescomans tragt auch sie ist "echtes" asthetisches Gebilde einer Welt. m der es meht um Erlebms und Ausdruck der Einzelperson geht, in der vielmehr das Individuum seine "it sell-chaft 'representiert und in der noch die Dekoration den überindividuellen Kampf zwischen "echter" Tugend und "echter" Sunde, den großen Kampf des Zeitalters um die Beherrschung der korperheh-raumlichen und geistigen Unendlichkeit, um das Entwirren von Zeit und Ewigkeit "geistieich" formuliert Beachtet man, daß trotzdem in der welthehen und genthehen Liebenlyrik viel mehr als in den Großgattungen mahliche oder ruckweise Ansätze zu personlich erlebmsmaßiger Gestaltung gemacht werden, so ruhrt man an eine der wichtigsten Verflechtungen geschichtlichen Geschehens, an das Inemander von gepragter Gesamtstruktur und gebundener Moglichkeitsfulle. Spiritualismus und Sensualismus sind eben in der gekunnzeichneten polaren Seinsweise nicht erschopft, sondern nur durch den morahstischen Rationalismus zu ihr uberformt, und sie bergen die Fahigkeit zu andern Verwirklichungen. Selbst im inneren Barockbereich machen sich mehr oder minder unterbewußt Neigungen geltend, die von der Richtung der Zeitdommanten abweichen, obschon sie aus leichten Akzentverschiebungen sich ergeben mogen. Und solche Neigungen wollen abweichende Überformungen, Verwirklichungen, noch ehe entschieden ist, ob sie mit der Schwankung des ersten Ansatzes "vorüber" sind oder in wechselnden Anstoßen zu dominierender Wirklichkeit werden

Eine dichterische Motivformung solches weltlichen Barockeros, zugeordnet dem Horazischen "Carpe diem", konnte bis in ein Chorlied des Senecaschen Hippolytus zurückverfolgt werden. Über Ronsard ist sie Opitz zugekommen, der sie in dem Lied "Ach Liebste, laß uns eilen" mit renaissancestilhafter Gehaltenheit stilisiert hat. Jedoch kann gerade dieses Stück lehren, welche barocken Geistesspannungen gelegentlich in dem vorbarocken Klassizismus dieses Mannes verborgen sind, und wohl auch deshalb konnte er der Impresario der deutschsprachlichen protestantischen Barockdichtung werden. Gewiß ist die dichterische Formulierung plan auch in den Achsenversen:

Das Mundlein von Korallen Die Händ, als Schnee, verfallen, Drum laß uns jetzt genießen Eh daß wir folgen müssen Wird ungestalt.
Und du wirst alt.
Der Jugend Frucht,
Der Jahre Flucht,

Aber dieser unbarocke Lakonismus, der formal nichts von dem Knapp-Wuchtigen eines Bidermann zeigt, beschließt doch "Sachen" und Relationen von unverkennbar barocker Art.

Im letzten Jahrzehnt des dreißigjahrigen Barockkrieges, der das sensualistische und spiritualistische Bewultsein zur vollen Wachheit aufquälen, Fortuna und Vorsehung, Tugendpflicht und Sundenlockung einem disputatorisch und teleologisch denkenden Geschlecht in allegorieschweren Bildern einbrennen mußte, beginnt auch die nichtkatholische Dichtung sich barock durchzugestalten.

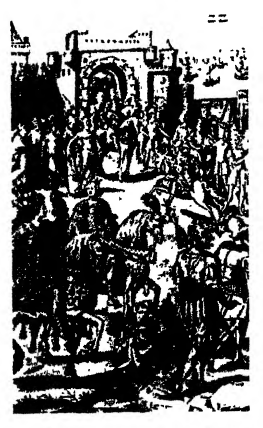
Wieder kann das nicht heißen, daß es nun andere Dichtung nicht mehr gabe. Am Eingang dieser Zeitspanne steht — eine gute Warnung vor geschichtswidigem Verallgemeinern — ein kräftiges Werk des Protests gegen die hößisch-klerikal bestimmte Barockidee, die als Ideologie gedeutet und bekämpft wird: die "Gesichte Philanders von Sittewald" des Hans Mich Moscherosch (zuerst um 1640) Das Werk benutzt, ganz ähnlich wie Fischarts Geschichtklitterung, eine franzosische Schrift als Sprungbrett, namlich die weinge Jahre zuvor erschienene Übersetzung der "Sueños" des Francisco de Quevedo. Eigentumliche Schichtungen mussen stattgefunden haben, dannt dieser deutsche Schriftsteller aus ursprunglich spanischem Adelsgeschlecht das Werk eines spanischen Dichters, den Hatzfeld in diesem Handbuch als "Hauptnachahmer des Conceptismo" gekennzeichnet hat, aus der franzosischen Bearbeitung zu einer burgerlich-gelehrten Zeitsatire umbilden und ausweiten konnte, deren deutschtumlicher und volkstumlicher Grundzug in der Tradition des Straßburger Humanismus steht. Die humanistisch begrundete Begeisterung für Deutschtum, die überhaupt dem Ethos und der Sprache barocker Dichtung tief eingepragt ist, wird Moscherosch den Weg in die Fruchtbringende Gesellschaft geebnet haben. Überdies ist seine Technik der Kritik in manchem unverkennbar "barock". Der Gesichtspunkt der "Welttrüglichkeit" spielt bei ihm eine große Rolle: "Eines Menschen Leben ist viel zu kurz, das Herz ist viel zu trag. Wann er eben den Trug

und die Eitelkeit anfahet zu meiken, so ist es an dem, daß er selbsten an das End kommt und bald davon muß 50 ist unser Tun- wann wir Verlangen nach etwas haben, bilden wir uns davon Wundersachen und Heirlichkeit ein. Haben wir aber unser Begehren erfullet, so bald fahen an die vermeinte herrliche Dinge emen Verdruß und Ekel zu bringen" (I 2). Das könnte an sich echt barock sein und findet sich denn auch im innersten Kreis. vom Ordensdrama bis zur "galanten" Lyrik Bis in Einzelheiten des sprachlichen Formulierens hinem laßt sich weiter bei den "Gesichten" Einfluß der barockisierten Humanistenrhetorik erkennen. So stark ist die konventionelle Formkraft der Zeit Aber die Gesinnung des Verfassers macht die Konvention nicht mit. Das dritte "Gesicht", Venus-Narren, zeigt greifbar genug den geistigen Zusammenhang mit der burgerlichen Narrensature des verflossenen Jahrhunderts und die Ablehnung des sensualistischen, ewigkeitsüchtigen Barockeros Das "Weiberlob" ist eine Art Ehzuchtbuchlein nach Fischarts Sinn, In "A la Mode Kehraus" mischt sich deutsch-humanistische Bekampfung der Auslanderei eigentitmlich mit Bekampfung der hofisch-gesellschaftlichen Lebensform "Schergen-Teufel" und "Soldaten-Leben" reihen drastisch-satirische Bilder des außerhofischen Lebenskreises und schauerlich spottende Situationsberichte über das Treiben der Soldateska, Bedrängung und Notwehr von Burgern und Bauern; Vorklänge mancher Simplizissimusszenen, die an veranschaulichender Kraft den Vorganger kaum ubertreffen Man hat ja auch bis zu der Feststellung von Cellarius (Euphorion 1924) Grimmelshausen für den Übersetzer des "Fliegenden Wandersmanns" und den Verfasser der "Traumgeschicht"gehalten, während diese aus der "Schule" Moscheroschs, von Balt. Venator, stammt Was aber den Philander vom Simplizissimus wohl am entscheidendsten trennt, ist die Wendung, die Moscherosch dem barocken Fortuna-Glauben gibt. Drungt man ein wenig unter die Oberfläche, so zeigt sich bald ein abarocker Huma-



156. Titel der "Gesichte Philanders vom Sittewald".

nismus. Nicht eigentlich "die Welt" ist trüglich und scheinbar, sondern die Idealsetzung der höfischen Barock-Welt Esistim Grund eine Desillusionierung des Barock, worauf Moscherosch mit den literarischen Mitteln des Barock zielt. Den festen Punkt fur seinen Hebelansatz hat er im bürgerlichen Aspekt dieser Weltwirklichkeit Er spielt gegen jenen Angelstern (den Glauben an den heroischen Triumph der demonstrierbaren Tugend) die wuste, undisziplinierte Wirklichkeit der unterhofischen Kreise aus, die er als Wirklichkeit schlechthm sieht. Seine Blickweise, sein Verfahren und sein Ergebnis spricht er selber aus, wo er erklärt, die Welt stelle sich der außerlichen Betrachtung dar, "als ob sie ein Lustgarte voller Herrlichkeit und edeles Wesen ['] ware; da doch, wann wir ihr die Maske, den Furhang nur ein wenig abziehn und den Kern beschauen wollen, uns allein die bloße Scholfen in den Händen bleiben". Wie gut auf das zugrunde liegende Ethos alle Pradikate einer Sittlichkeit anzuwenden sind, die konventionslos, burgerlich und personlich echt ist, das bestatigt sich an dem halb theologischen ernsten Werk Moscheroschs, "Insomnis cura parentum" (1643) Balt Schupp, den man wohl mit Moscherosch auf eine Ebene gestellt hat, ist nicht nur in seiner Disputationslust, soudern auch in seinem intellektuellen "Witz" wie in seinem Moralismus berocker, und seine in Hamburg spielende "Corinna, die ehrbare und schemheilige Hure" (1660) desillusioniert den Glauben an "Herrlichkeit und edeles Wesen" trotz ihres karıkaturıstisch stillsierten Naturalismus nicht. Eher könnte man sagen, sie führe, zum Teil mit der Technik der Schelmenerzählung, höfische Tugendforderung ins Bürgerliche hinüber. In ihrem ersten, epischen Teil ist sie eine Charakternovelle mit echt barockstilhafter Schlußgipfelung in der inneren Bekehrung der verkommenen sterbenden Stinderin; vollig verschieden von Moscheroschs' reihender Art. Der zweite Teil gibt den moralischen Kommentar. Man wird dies Werk seiner geistigen Struktur nach in die Nähe des literarischen Typus zu rucken haben, den die Legenden des Peirus Canisius geprägt hatten und dessen uppägste Barockwucherung gegen Ende des Jahrhunderts "Judas der Erzschehn" von Abraham a S. Clara darstellt.



157. Kupfer-tich aus Opitzens "Argenis" (1626.) Einzug des Poliarchus und Archombrotus.

Lindeutig gehort in dieses Bereich der hotisch-eibanliche Genoucia-Roman des Jesuiten M Staudacher, der lyreats als hochbarocker latemischer Erbauungsschriftsteller zu neimen war. Der Roman zeigt ahnliche Kraft auch in deutscher Sprache. Die Anlage ist dieselbe wie in den Camstanischen Legenden. Geschehmiserzahlung als anschaulicher Trager religios-moralischer Betrachtung Abei die Handlungsspannung, das Gegenemanderspielen der temasentativen Individualitäten zeigt starke Differenzierung und Intensitätssteigerung Fortuna ist tiefblickend in den Dienst der Vorschung gestellt, die reine, begnadete Tugend und der Tugendwille mit barockeni Schwung doch stahlern uber das Gewoge der Passionen zum klar erfaßten ewigen Aiel hin autgerichtet. Selbst mystische Phanomene sind in diesem Roman einbezogen, dem anderseits der Stoff reicht Gelegenheit zu disputatorischer Entfaltung bot Im selben Jahr wie die "Corinna" erschienen, ist das Werk anschemend der emzige Roman, der aus diesem Traditionszusammenhang hervorgegangen ist Wie völlig er in der hofisch-klerikalen Luft lebt und zugleich wie die sogenannte Weltflucht des katholischen Barock hier nicht anders als in der "Aigenis" (V, 14) verstanden wird, das veranschaulichen folgende "herz-befeuchtenden Erumerungen", die in einer eingelegten Erzahlung "die christliche Mutter in das Gemut ihres an Jahren zunehmenden Sohns tauet": "Daß du wissest ein Pferd in Zaum zu bezwingen, mißfallet mir nicht; aber mein hoheres Verlangen ist, daß du wissest in den Zaum und in die Schranken zu ptrengen die vorbrechende Begierlichkeiten deines Gemuts. Erwage doch, daß es bei weiten keinen so großen Spott wird verursachen, wann du geschuttet wirst aus dem Sattel von einem gehorsamslosen Pferd, als wann du gehebet wirst aus dem Sitz der Vernunft von den unbändigen Anmutungen des Ehrgeizs,

des Zorns der Liebe. Abzukurzen, lieber Didacus: daß du dich verhaltest wie ein Ritter der Welt, mag ich wohl sehen; nur daß du zugleich ein untergebener Diener seist des Himmels "Auch die richtunggebende Rede der sterbenden Heldin fehlt nicht. Ist Moscheroschs "Welt"kritik ein Kampf gegen seine unter burgerlich-standischem Gesichtswinkel gesehene Zeit, so sieht Staudacher die "Scheinbarkeit" und Truglichkeit der Welt überhaupt in ihrem zeitlichen Sein. Und daß er nicht nach der erreichten Verwirklichung der barocken Leitideen fragt, sondern den Glauben an ihre verpflichtende Kraft verkundet, daß er die Uberwindung jener Truglichkeit mit ihren Glücksschlagen und Affekten durch unbeirrbare Verstandes- und Willensrichtung auf das Zeitlose, Ewige lehrt, das macht ihn zum echt barocken Dichter, in icht sein episches Werk zum gewichtigen aszeitsch-individuellen Gegenstuck des höfisch-historischen Barockromans dessen selbstandige Pflege in Deutschland 1659 mit dem "Herkules" und dem "Herkuliskus" des Braunschweiger Superintendenten A. H. Bucholtz eroffnet worden war

Es muß auffallen, daß der Durchbildung hochbarocker Romankunst in den vierziger Jahren ein im Grund antibarocker Versuch vorhergeht — in der lyrischen Gattung ist Ahnliches zu beobachten —. Die tragende höfisch-humanistische Gestigkeit muß schon ausgebildet gewesen sein, ehe sie die deutschsprachliche dichterische Formung und Erfindung leisten konnte. Unter Opitzens Vorgang war ein Deutsch hergestellt worden, das sich als gleichwertig dem harockfähigen Latein darstellte. Aber seine schriftstellerische Handhabung ist zunächst in Ubersetzungen geubt worden. Auf Opitzens klassizistische Verdeutschung der "Argenis", dieses verwehungs- und durchblickreichen epischen Bildes der absolutistisch und klerikal ge-

sehenen Geschichtswelt, folgte 1044 v. d. Werder mit der barockstilhatteren I beisetzung sind. Loredanoschen Romans "Dianea oder Ratselgedicht, in welchem unter vielen annutigen big nissen hochwichtige Staatssachen, denklobliche Geschichte und klugsinnige Ratsellage vor mittelst der majestätischen deutschen Sprache kunstzierlich verborgen" 1648 wird durch Helwig und in den funfziger Jahren durch J. W. v. Stubenberg eine Reihe weiterer wähemschei Barockromane eingedeutscht. Aber schon im selben Jahr mit Werder hatte Zesen einen etwas abseitigen franzosischen Roman, d'Audigiers "Lysander und Kaliste" übersetzt. Und 1645 veröffentlichte er nicht nur seine Übersetzung des Scudéryschen "Ibrahim", sondern auch seinen ersten eigenen Roman, dessen sprachliche Gestaltung freilich unverkennbaren Barockstil zeigt, dessen eigenste Bewegungskraft aber der Barockgeistigkeit, wenigstens wie sie zu Ein gang des Kapitels bestimmt wurde, zuwiderlauft. Es ist die "Adriatische Rosemund".

Fur die Suche nach biographischen Grundlagen der Romanfiguren kann man allerdings das Geschwatz der Gelehrtenlexika getrost beiseite lassen. Rosemund sei eine Leipziger Magd, mit der Zesen ein Verhaltnis gehabt habe" (Körnchen). Fur die unbarocke Eigenart dieses barockzeitlichen Romans aber gibt solcher harockzeitlicher Klatsch einen gewissen Fingerzeig. Er ist die Antwort eines Zeitalters überindividueller gesellschaftlicher Konvention, reprasentativer Kunst und seelischer Schamhaftigkeit auf die fast ausdrucksmaßige dichterische Gestaltung und Offenbarung individuellen, privaten Erlebens; Antwort aus dem Mund personlicher Gegner Es wurde im Sinn der Barockauffassung liegen, die in der vorliegenden Skizze dargelegt wird, wenn man eine derartige Stellungnahme als Bestatigung dafür verstande, daß eine solche Gestaltung ihrer Zeit als "unanstandig" in einem sehr umfassenden Sinn erschien Diese "Geschichte" berichtet namlich nicht von den Geschicken und Passionen politisch führender Repräsentanten in ihrer Verflechtung mit dem Staatengeschick, sondern von Liebe und Gegenkebe eines deutschen protestantischen Dichterund der in Holland lebenden Tochter eines vornehmen katholischen Herrn von Venedig. Das Zustandekommen einer Eheschließung scheitert an der Glaubensfestigkeit des Dichters, der gegenüber der Forderung des Schwiegervaters erklart, er konne die Kinder, es waren nun Sohne oder Töchter, in keiner andern Lehre als der seinigen auferziehen. Die Darstellung setzt nach der herrschenden Technik Heliodors mitten im Geschehen ein mit der Abreise des Dichters Markhold [= Philipp] von Holland nach Frankreich Die Vorgeschichte wird nachgeholt in dem Bericht den Markhold in Paris einem Freund gibt. Reiseerlebnisse des Helden, Stimmungen und Situationen aus dem Leben der einsamen Liebenden, die sich eine Zeitlang in-Schaferleben begibt, Briefaustausch, heimliches und familiares Wiederbegegnen, endgultige Trennung und Hinsiechen der Heldin sind der Stoff, in dem Zesen seine Erzählung formt Gespräche, Beschreibungen von Bildern, Zimmern, Gärten, Vorträge, unter deren Themen ein "kurzer Entwurf der alten und jetzigen Deutschen" nicht fehlt, nehmen einen betrachtlichen Raum ein. In anderer Weise also als bei Moscherosch 1st hier, wie sich schon aus diesen Beobachtungen ergibt, mit barocken Formmitteln em unbarocker Bestand gefaßt worden Kommt man von der sonstigen Literatur des Jahrzehnts zu diesem Werk, so wird man verblüfft durch das einläßliche Verweilen bei seelischen Zustanden und Bewegungen Nicht in der bedeutenden Verquickung von Geschehnissen, in denen Fugung, Glück und Affekt sich zu überindividuellem Ausschlag verkoppeln, ruht das Sein dieses Romans, sondern die dünne Handlung dient psychologischer Entfaltung Deren Artung aber verleugnet die Entstehungszeit nicht. Die "Rosemund" ist als erster starker Durchbruch der mystischen Seelenbewegung ins Weltlich-Dichterische anzusehen. Thre inbrinstige Empfindsamkeit, von der humanistischen Literatursprache zu langgewelltem Schwung gebändigt und zugleich diese Sprache selbst ummodelnd, quillt aus dem Becken religiöser Ergriffenheit. Nicht Kraft und Grenze einer Gesellschaft, sondern das durchgefühlte Erleben eines einzelnen, der einzeln erleben kann. 1st Traggrund und Substanz dieser Dichtung, die in sich den Zug zu autonomer Ichhaltung hat.

Die Lyrik Zesens zeigt ähnliche Erscheinungen in andrer Art. Und, was vielleicht noch auffallender ist, der Dresdner Hofdichter Dav. Schirmer, der ebenso wie Zesen manche Stücke eines noch vernuchterten Opitzianismus geschrieben hat (1657 Rosengebüsche), der in seinen "Balletten" (Rautengebüsche 1663) auf den Spuren Tschernings die Verstechnik erhöht, um das Wort doch ganz in den Dienst von Schau und musikalischer Komposition zu stellen, auch Schirmer ist in anderen lyrischen Gebilden geradezu dichterischer Klangmystiker. Er "nennt"

dann nicht mehr die Sachen, die der Verstand kombinieren soll, sondern er will mit Rhythmus und Ton Erschütterung ausdrucken. Nur die eigengesetzliche Kunst des Strophenbaues hält lite: noch etwas vom Distanzieren fest. Und die Zusammenpressung der Spannkraft ins bewegte Wort ist humanistischer Rest, macht barock. Eine Strophe Zesens aus den "Dichterischen Liebe-flammen" veranschaulicht fast erschöpfend die Art dieser zukunftschwangeren Grenz-dichtung:

Wer gibt, o Mund, dir diesen Mut,
Daß du durch blasses Lappenblut
Beschmutzst den heil'gen Schnee der Hände,
Der durch der heißen Seufzer Pflicht
Wohl schnielzen sollte, wenn er nicht
War' unempfindlich sonder Ende

Nach der andern Seite der nachbarocken Zeit, der verstandigen Banalität, geht es von Chutz her in einem weiteren Streifen. Greflingers Seladongedichte können, wo wir aufs Große sehen müssen, für die Homburg, Lund, Titze, Schwieger oder gar Finkelthaus stehn. Vorwurfe, die in barocker Spannung und verhaltener Vieldeutigkeit vibrieren wollen, werden da bald mehr, bald weniger entspannt und eindeutig traurig, lustig, spöttisch, ohne daß doch die Empfindsamkeit so beseelt und schmelzend ware wie bei Zesen.

Solchen Zwischenzustand kennzeichnet eine Strophe wie diese aus "Seladons wankender Liebe", dem Gegenstück zu Seladons beständiger Liebe" (1644): "Ich bin von Hofe kommen, Hab Hofart angenommen. Was meine Zunge spricht, Will drum das Herze nicht "Und wie Greflingers "Dreißigjahriger Krieg" (1647) einen hintergrundlosen chronikalischen Bericht in Alexandrinern gibt, so zeigt auch der eigentundliche Versuch "Ferrando Dorinde. Zweier hochverliebt gewesener Personen erbärmliches Ende" (1644) ein ergebnisloses Suchen nach Neuem Es ist eine Art "Roman in Romanzen", der sich aber pseudodramatischer Form bedient. Jede "Szene" wird durch ein monologisches oder dialogisches Lied ausgefüllt, von dem vierstrophigen Eingang "Ferrando erzählet seine Liebe gegen die Dorinde" bis zum achtstrophigen Schliß "Dorinde stehet bei des Ferrando Grab und ersticht sich". Es handelt sich wohl um eine Individualiterung und Lyrisierung der vorbarocken Revueform mit den von Opitz gepragten Formen und mit verprivatisierten Barockmotiven Der Stil nahert sich denn auch dem reihenden Renaissance-Impressionismus sowohl in der Satzanlage wie im unakzentmerten Gesantbau.

Wie aber bei Tscherning, Lund, Homburg, Scherffer, Greflinger, Rist in der Epigrammdichtung, die sich an dem englischen Neulateiner Owenus schulte, die intellektuelle Formulierlust barocken Geist festhalt, wie seit 1641 selbständige Owenus-Übersetzungen hervortreten und selbst der klangmystische Schirmer gelegentlich den Owenus nachahmt, so bewegt sich Zesen durch die Wendejahre vor der Jahrhundertmitte in verschiedenen Richtungen. -Lehrreich, dati derselbe Zesen als Grunder und Leiter einer Sprachgesellschaft und als Verfasser einer oft gedruckten und erweiterten Poetik, des "Deutschen Helicon", keine solchen Richtung-sehwankungen durchmacht. Diese theoretisierende Tatigkeit gilt der allgemeinen technischen Grundlage der deutschen Barockliteratur, der Phonetik und Orthographie, der Metrik und Strophik. Daß trotzdem in Zesens Sprachauffassung eine Unstimmigkeit waltet, die dem oben für die Inchtung Beobachteten entspricht, hat Hankamer schön gezeigt. -Greflinger trave-tiert, siehen Jahre nach Harsdorfers eiliger Richehen-Desmarets-Bearbeitung . Japeta", in seiner Cid-Verdeutschung (1650) die intellektualistische, knapp-wuchtige Rhetorik Corneilles in eine unterbarocke impulsive Frische und "Naturlichkeit", soweit das bei einer atzgetreuen I'bersetzung moglich ist. Grundverfehlt die Annahme v. Oettingens, dies Werk "hatte ohne Zweifel Anklang und Beachtung gefunden, ware der öffentliche Geschmack damals etwas weniger verwildert gewesen". Die Kunst des Jesuitenschülers Corneille, der ja auch die

"Imitatio Christi" dichterisch bearbeitet hat, liegt in einer Ebene, der manche echt barocke Dramen in Deutschland zuzuordnen sind. Was der "öffentliche Geschmack" ablehnte, war das Zwittergebilde, zu dem Greflinger das höfisch-disputatorische Tugenddrama gemacht hatte, als er es mit unrhetorischer Lebendigkeit paraphrasierte. Von der entgegengesetzten Barockgrenze biegt sich Zesen ins Kernbereich zuruck. Zwei Jahre nach dem Hervortreten der "Rosemund" läßt er die, angeblich "vor längeren Zeiten" entstandene "Afrikanische Sofonisbe", Übersetzung des de Gerzanschen Romans, erscheinen.

Die Form des hehodorschen Liebesromans, damals von abendlandischer Geltung, ist in diesem Werk zu einem atemraubenden, marternden Epos geworden, dessen Wellengang mit den Geschicken der Menschen, des Liebespaars und aller, die ihm feindlich oder hilfreich begegnen, ebenso spielt wie mit den Geschicken von Staaten. Durch alle Gefährdungen der Tucke, des Ehrgeizes und der Begierlichkeit hindurch wahren sich Sofonisbe und Kleomedes die reine Treue. Rettung aus einer Gefahr wird Anlaß für eine ungeahnte neue Durch alle Schicksalsschläge hindurch muß der Glaube an die Gute der gottlichen Fügung aufrechterhalten werden Einen stählernen Wellengipfel erschwingt das Gedicht, wo Sofonisbe, in der Gewalt des Liebhabers und Morders threr Mutter Sofonisbe, des Masinissa, von diesein um ihre Liebe bedrängt wird, nachdem er vor ihren Augen den Kleomedes hat kopfen lassen (in Wahrheit ist ein andrer untergeschoben worden). Hier bricht die sonst immer demutig sich der Fugung Schickende das einzigemal in verhaltene



158 Kupferstich aus Zesens Afrikanischer Sofonisbe (1647). Masinissa gebietet die Einrichtung des kleomedes. Sofonisbe ist ohnmächtig ausammengebrochen

Anklage der Gotter aus Aber der greise våterliche Freund Klitofon fallt ihr in die Rede und will "nicht gestatten, ihre Klage zu vollbringen, weil er sich befahrete, daß sie nicht etwan mit Schmahworten oder Gotteslasterung um sich würfe "Und er weist sie auf Pflicht und Verstand hin "Ich will gern glauben, daß Ihr mit dem Khtofon all Eure Ruhe verloren habet; aber die Vernunft kann doch viel stärker sein als die Leidenschaft" Die Auswirkung der strengen Trostrede wird, gemäß der ganzen Art des Werks, durch eine überraschende, diesmal bedeutsamerweise gluckliche Schicksalswendung abgebrochen. Das heute wohl kaum begreifliche Maß von Tugendforderung und die konventionelle Einbettung dieser Tugend erhellt daraus, daß all die drangsalvollen Irrfahrten von dem Paar durchlitten werden auf der Suche nach der Mutter des Helden; sie soll die ersehnte eheliche Verbindung segnen. Im tiefsten Grunde aber - und auch der Barockroman hat einen solchen -- kommt es nicht auf Sofonisbe oder Kleomedes, nicht auf die Besonderheiten der Geschicke oder der staats- und menschengeschichtlichen Verknüpfungen, nicht einmal auf die Bewährung eben dieser Tugenden, die Entwertung eben dieser Laster an Die ungenannte Gestalt, der das Ganze gedichtet ist, heißt Fortuna Ihr Antlitz, in dessen Zugen die Augen des Barockjahrhunderts immer wieder suchen, scheint in mannigfachen hehren, unhemlichen, karikaturistischen Brechungen durch dies epische Meer hindurch, und durfte man den Kern des "Simplizissimus" wirklich in den Versen seines Dichters sehen, "daß Unbestandigkeit allem bestandig sei, immer in Freud und Leid", so ware er nur ein verkleinertes. entdamonisiertes und abgesunkenes Bild dieses ganz "entwicklungs"fremden Barockromans, den Zesen in ein wohllaut-, gehemms-, glanz- und hartefahiges Deutsch verfaßt hat und der den hochbarocken Stil vielleicht gerade darum verkorpert, weiler dicht vor dem Aufbruch der echt barocken Gesamtstraffung steht. "Argenis" und "Sofomsbe", das ist—nicht zeitlich, sondern strukturell—frühbarockes Innenfeld und hochbarocker Grenzrain.

Die Stelle der Nurnberger Dichter in diesem Raum ist gegenwärtig noch immer weniger bestimmt als umstritten. Daß in ihrer Lyrik die Klangmalerei noch weiter



150 Kupferstich aus Harsdorfers "Selewig".

geht und breiter ausgebildet1stals1neinzelnen Gedichten Zesens und Schirmers, weiß man Die Ausdrucksfähigkeit ihrer Veise ım Weichen und G101lenden kommt anscheinend aus einem sensiblen Gemutsleben. dem religiose und "naturliche" Stimmung ineinander fließen, zugleich aber auch aus der Fühlung mit italienischer Kultur.

Auf die gestliche nchtung legen Harsdorfen und Birken als Lyrikei, Klajus als oratorienhafter Bearbeiter zweier rollandischer Jesusdramen aus dem Lateinischen den großten Wert. Aber mit all dem handelt es sch nicht wie bei Zesen um ein Sprengen der festen Grenzen, sondern um ein Aufweichen. So sind lenn auch die religiosen Gedichte des Kreises weder rechte Gemeindelieder, noch rechte Seelenlieder to bestehen die Ideale Tugend und Verstand durchaus weiter, aber ohne die Leuchtkraft des heroischen Aktivismus, mehr zum Freundlichen hingewandt Harsdorfers "Selewig" ist ein Singspiel über dem, spater n Birkens "Biyuum Herculis" noch greifbareren, humanistisch-religiosen Motiv des Kampfs von Tugend ind Laster um die Seele Aber selbst dies Stück der Gesprachspiele läßt sich von seinen italienischen Anegungen doch nicht zur rhetorischen Unbedingtheit der Oper emportreiben, sondern bleibt, bei gewiß roßerer duchterischer Kraft und Kunst, der spannungslosen, reihenden Art von Greflingers "Ferrando" therraschend nah. Und die schaferliche Welt, dies metaphysisch und gesellschaftlich begrundete Eirugnis der barocken Phantasie, wird hier fast naturliebend und zugleich bildungsfroh betreten. Die tühle, schdistanzierende Haltung der geistreichen Opitzschen "Schäfferei von der Nimfen Hercmie" (1630), lie schon Flenning nicht mehr aufrecht erhalten konnte, ist hier einer wohlwollenden Selbstdarstellung gevichen, namentlich in Birkens zahlreichen Schäfereien (zur Hauptsache in der "Pegnesis" 1673/79 zuammengefallt) -- Heinr. Meyers sehr beachtenswerter Hinweis auf Zusammenhange zwischen dem deutschen Schaferroman des 17. Jahrhunderts" und dem neuzeitlichen Roman (Diss. Freiburg 1 Br. 1928) iatte auch gerade das Gemeinsame der Selbstdarstellung geltend machen konnen — Ekstatik und Frivolität les Barockeros sind harmlos herzhaft geworden und so allerdings der harmlosen Frommigkeit muhelos anzuthe lern The "Glut" brennt in Wahrheit nicht so gefährlich, wenn Strephon singt. "Was ist die Lieb? an ungelieure Clut, Die glimmt und flammt in jedem jungen Blut", und Klajus antwortet "Was ist die neb : Ein brunstiges Verlangen, In Gegenhuld die Liebste zu umfangen " Noch Lohenstein wird, in der Widmung somes, Hirahim Sultan", aussprechen konnen, "daß Liebe nichts minder ohne bose Lust als Rosen ine Dornen, Diamanten ohne Flecken und Gold ohne Kupfer sein konne". Und er überwolbt diesen strengen pruch mit dem echt barocken Bogen "Tugend und Glückseligkeit sind die zwei Angelsterne des Erdbodens"

Ist es das barockisierte Nurnberg H. Sachsens, was an solchem Gegensatz erkennbar wird? Zweifellos kann auch diese Anschauung sich auf manche Bestände in der Dichtung der Pegnitzschäfer berufen — wie weit die einzelnen Dichter dort wieder untereinander verschieden sind, cann in unserm engen Rahmen nicht gefragt werden — Und doch bleibt solcher Ansicht ler gesellschaftspädagogische Grundzug verborgen, den E. Cohn an Harsdorfers "Frauenzimmergesprachspielen" (8 Teile 1644/49) aufgezeigt und neustens Narciss im einzelnen darzutan, Vieter in weitere Zusammenhauge geruckt hat.

Wichtiger als der geistliche Mittelpunkt Nurnbergs in diesen Jahrzehnten, der lutherische Geistliche und Schulmann Dilher mit seinem ins Schongeistige abbiegenden Vorpietismus, ist für ihn der breite Kreis der Grundbucher des guten Tons vom "Cortegiano" an, dessen gesellschaftbildende Bedeutung Cohn etschlossen hat Aber eigentlich hofisch ist der belesene und schriftstellerisch gewandte Verfasser der Gesprachsmele und der Herzbeweglichen Sonntagsandachten doch ebensowenig wie der jungere Birken der zu hofischen Feiern einen "Furstenspiegel" (1657), einen zerfließenden "Roman", "Die friederfreute Teutome" (1652) schreibt Bürgerlich-aristokratisch nennt Narciss mit Bedacht den Kreis der Gesprachspiele Auch die reiche Novellistik Harsdorfeis ("Der große Schauplatz lust- und lehrreicher Geschichte". "Der große Schauplatz jammerlicher Mordgeschichte", um 1650) laßt an einen "Gestaltwandel" des Renaissance-Schwanks denken, daß es sich in der Hauptsache um Übersetzungen handelt andert daran nichts Rationahsmus und sensualistische Empinidsamkeit durften die Bestimmitheit des Kreises ausmachen, und insofern wäre von einer Durchbarockisierung des Burgertums zu sprechen. Aber wie sich die bewegte Innigkrit vom Religios-Gefuhlsmaßigen ins Schaferliche zu verlagern scheint, so ist überhaupt ein Vorgang zu beachten, der tur die Geschichte von "Epochen" typisch ist. der Rationalismus wie die Gefühlsbewegtheit erscheinen ohne intellektuelle Spannung in ein Transzendentes, ohne jene Zwischenwirklichkeit voluntaristischen Glaubens, ein sozusagen naiver Rationalismus, gepaart mit einer nichtbedingten Empfindsamkeit. Das Ganze wohl ein Absinkevorgang, der zugleich umwandelt. Und so ware die Barockisierung zugleich eine **Entbarockisierung** 

Auf katholischem Boden begegnet um die gleiche Zeit in der Lyrik die Pflege des geistlichen Lieds nach Art der burgerlich-ständischen Singlyrik des 16. Jahrhunderts.

Sichtbaister Vertreter dieser Bewegung, über deren Umfang wir heute erst auf Grund verschiedener Handschriftenfunde mutmaßen konnen, ist in den vierziger-fünfziger Jahren der Munchener Priester J Kuen Mehr als zu Spee scheinen zum späteren Regnart Beziehungen zu gehn, und wie man bei den Nürnbeigern Entsprechungen zu dem Dichterkomponisten J. H Schein bemerken konnte, so lassen sich auch bei Kuen solche beobachten. Was die Geschichte der deutschen bildenden Kunst in weitem Umfang zeigt, das Verschmelzen von Spatgotik und Barock, kennzeichnet auch die Eigentümlichkeit dieser oberdeutschen Fortbildung altdeutscher Tradition. Und es ist vielsagend, daß hier wieder Gebrauchskunst, nicht eigentlich reprasentative Dichtung geschaffen wird. Neben Kuen tritt 1642 der nach Oberdeutschland getriebene Kapuziner Prokop v. Templin mit seiner ersten Liedersammlung "Mariae Hülff Ehren-Kräntzel".

Diese Erschemungen neben der neulateinischen Ordensdichtung erhellen, daß auch der katholische Literaturbarock keine mathematische Bestimmtheit in die Literaturgeschichte hmeinbringt. Und um einer derartigen Vorstellungsweise vorzubeugen, wurde an die Bestimmung dessen, was als "echt barock" anzusehen sei, ein Umblick über die Kreise angeschlossen, in denen jene Bestimmung nur sehr bedingt verwirklicht erscheint. Denn Zeitspannen sind keine in sich widerspruchslosen begrifflichen Gegebenheiten, sondern geschichtliche Wirklichkerten, wirklich in ihrer Fulle widerspruchsvoller Bestände und Kräfte. Was das Nacheinander der zahllosen geschehnisvollen "Augenblicke" zu unterscheidbaren, wenn auch nicht chronologisch scharf abgegrenzten Phasen zusammenschließt, ist gleichsam der Funktionszusammenhang zwischen den Einzelvorgangen und den übergreifenden Bewegungen und Ergebnissen. Zeiten werden zu Zeitspannen durch die Dauer ihrer Kräfte und Ziele. Und wenn sich aus dem Gewoge der Einzelbewegungen gewisse Dominanten ergeben, so handelt es sich um Epochen von "echter", d. h. eigenständiger Geistigkeit. In dem Ordnungszusammenhang von Kräften, Zielen und übergreifenden Richtungen des Geschehens haben wir den Geist einer Zeit, genauer: ihre "Geiste"; denn jede Zeitspanne ist bisher von gleichzeitigen verschiedenen Dominanten verwirklicht worden. Daß keine einzelne Erscheinung den Geist ihrer Zeit vollkommen verkörpert, ist eine wichtige Bemerkung, aber kein Einwand. Der einzelne Mensch, das einzelne Werk ist ja nicht Richtung, sondern hat Richtung; eine Richtung, deren Verwirklichung von Einsicht, Willen, Verlangen, Kraft und Widerständen bestimmt wird und die ın den mannigfachsten Weisen den Zeitdominanten zugeordnet sein kann. Keins von den



160. Kupfer-tich aus Opitz "Argems" (1626). thenteur des Polandus mit den Seerinbern.

Schiffen einer Flotte hält mit jeder Schraubendrehung "die" Richtung, und doch konnen wir etwas über die Hauptrichtungen der Fahrtabschnitte aussagen.

Dürfte dies Bild, das sich sehr weit ins einzelne austuhren läßt, statt des verfänglichen Vergleichs der Geschichte mit einem Strom auf die barockzeitliche Literaturgeschichte angewandt werden, so heße sich "der" Barockgeist etwa so veranschaulichen: Zwei Hauptflottengruppen sind zu beobachten Ein humanistisch-höfischer Verstand orientiert in der einen gewaltige vitale Krafte auf die Sternbilder Tugend und Wollust Die andere, kleiner und minder prachtig, laßt sich von irrationalistischem Ahnen auf eine Stelle des Horizonts husteuern, wo Schemwerfer der Intuition das erlebende Ich als Grund der Welt aufleuchten machen. Und doch fahren beide nicht ohne Fuhlung mitemander Diese beiden Fahrtrichtungen, einmal deutlich eingeschlagen, gewinnen zeitweilig suggestive Kraft und ziehen auch Widerstrebende im Kielwasser, ohne doch im selben Umfang auch Fahrtmittel und Endziele zu vereinhertlichen und darüber hinaus finden Absprengungen statt, werden aufgegebene fruhere Richtungen wieder eingeschlagen, neue gesucht.

So wenig wie diese Fahrtrichtungen sind die "Geiste" der Barockdichtung, von denen hier die Rede ist, Abstraktionen oder summarische Sammelbegriffe Sie sind — das kann jenes Bild vornehmlich zeigen — keine Schemata aus der Sphare der Gedankendinge, sondern sie existieren auf eine ihnen eigentumliche Weise in der geschichtlichen Dimension selbst Es ware nicht nur geistesgeschichtlich lohnend, sondern

auch literarhistorisch wichtig, Gestalten wie die des ungemein fruchtbaren Zittauer Rektors Chr Weise aus diesem Zusammenhang zu verstehen. Sein Weg vom "praktischen Intellektualismus" des Barock zum Ausklärungsrationalismus vollzieht sich eben so, daß er im Kielwasser der humanistisch-politischen Fahrt loch aus andern Kräften andern Endzielen zusteuert Aber gerade damit gehört er nicht zur "eigentlichen" Barockdichtung, obwohl er seit 1668 Lyrisches und Dramatisches veröffentlichte und seine 4Romane in len siebziger Jahren im Auschluß an Grimmelshausen erschienen. Und die Darstellung der sich entbarockisierenden vorklassizistischen Literatur würde ein eigenes Buch fordern. Dagegen lassen sich die lyrischen Abwandlungen des Opitzschen Motivs "Ach Liebste, laß uns eilen" als Beispiele barocken Richtungsgeschehens darlegen. Wo dies Motiv erscheint, da erscheint auch die Erfahrung von der Verganglichkeit aller zeitlichen, sinnlichen Lust als richtunggebend Das ist eine Dominante des Zeitalters Diese Erfahrung ın rationaler Antithese disputierend zum Sporn des Genußwillens zu machen, ist einer der echt barocken Funktionszusammenhange. Für die nachopitzsche Generation zeigen Homburg und Fleming ein halb unwilliges Gebanntsein in diese Richtung. Der schematische Lakonismus des Vorbilds ist aufgelockert ınd verpersonlicht, bei Homburg zu fast angstlichem Flehen, bei Fleming zu zärtlichem Preis der Geliebten, aue er denn auch eine eigene Preisstrophe an das Gefuge hangt, und Homburg mit einer schaferlichen ldylle schliellt Laß uns die Blumen brauchen, Die uns die Flora gab, Des Westen sußes Hauchen, Weil alles hat sem Grah" heißen die Achsenverse bei Homburg (Clio 1638 G IV b), bei Fleming (Oden V, 13). Laß uns bluhen, wie wir bluhen. Eh der Winter welker Jahre dir die goldgemengten Haare wird mit Silber unterziehn" Bei Schirmer (1657) ist das Vergänglichkeitserlebnis kosmisch eingebettet, die Antithese weitwuchtig rational gestaltet, aber doch von gefuhlhafter Dynamik bewegt Dem entspricht der schlaffe Schluß, dessen Pointe dem Transzendenzverlangen durchaus nicht genugt. Dies bewegt die Achsenstrophe: "Wie sich ein Regenstrom behende Von Bergen in die Täler geußt, So reißen wir uns selbst zum Ende, Das uns jetzund schon eilen heißt." Stieler ("Geharnschte Venus" 1660 I, 5) gemahnt an die Neulateiner mit seiner

Andreas Gryphius Ictus: Philosoph Et Stat:

Equest: Ducat Glogou: Syndicus nat: 46:16.



Quem suguit tragicum jelizo Germania Vatem,
Fulmine qui servet saxea corda haminum.
Talis erat Vultu Cumulata; scientia rerum,
Et quicquid uasti curculit orbis habet.
Emicat ex scriptis, que mens diuna religiat.
Gryphius Elysiis altera Pallas erit.

Phorizon sulat.



ns einzelne ziselieiten begrifflichen Zuspitzung, seinem souveran spielhaften Ton Disputatorisch dringlich hat das Gedicht doch nicht die letzte intellektuelle Intensität, denn die Antithetik schwingt nicht weiter als zu der Gewißheit: "Was hin ist, das bleibet hin. Dies beruht auf einem Blicke, Daß ich froh und traurig bin "Hofmannswaldaus Kunst endlich, die im Spiel verschiedenste Dimensionen bewaltigt, fingert mit leichten Griffen seine Variation "Was wilt du, Doris, machen" über das Opitzsche Thema und nutzt dabei die kargen metrischen Gegebenheiten zu beziehungsreichem rhythmisch-strophischem Gebilde Die Verganglichkeitsdrohung wird nicht mehr unmittelbar auf das Du gerichtet, sondern "galant" zu einer allgemeinen Aussage umgebogen, und die Schlußpointe bringt eine zuruckhaltende Huldigung als mittelbares. Werben. "Ich werde mich betrüben, So diese Rose stirbt und ohne Lust verdirbt." Gewiß ist nicht derselbe Geist in all diesen Gedichten bekörpert. Aber sie alle konnen sich dem einen, "barocken" Ordnungszusammenhang nicht entziehen, sie alle dienen mehr oder minder klar der einen übergreifenden Richtung. Es wäre zu wunschen, daß einmal die barocke Gesellschaftslyrik mit dem Gesellschaftstanz der Barockzeit stilvergleichend untersucht würde.

Im großen zeigen die dichterischen Gattungen von der "Argenis" zum "Arminius" Lohensteins, vom "Leo Armenius" Gryphs bis zur "Marianne" Hallmanns, von Masens "Mauritius" zu Avancinis "Cyrus" entsprechende Funktionswandlungen bei gleichbleibender Hauptrichtung, wie sie eben an einem lyrischen Motiv beobachtet wurden. Dabei wird die hochbarocke Dichtung ganz überwiegend von den humanistisch-hofischen Kreisen hervorgebracht, die freilich gerade protestantischerseits aus dem irrationalistischen Mystizismus eine geheimnisvolle Kontrasthebung des Weltmannischen gewinnen. Dieser selbst dagegen scheint dichterisch noch nicht eigentlich produktiv gewesen zu sein — in dem kometenhaften Aufsteigen von Scheffler oder Kuhlmann liegt zweifellos etwas von den Schwierigkeiten, die sich dem historischen Verstehen dieser Dichter entgegenstellen — Und er hat sein Fahrtziel noch durchaus nicht erreicht, als die andre "Flotte", ihr Sternbild gleichsam zu Haupten, manövriert. Ihr hat sich die Betrachtung der dichterischen Barockvollendungen vornehmlich zuzuwenden.

Aus dem inneren Barockkreis springt die Dichtung des Andr. Gryphius (1616—64) hervor Das Erscheinen dieser gewaltigen Begabung entbehrt wieder aller historischen Notwendigkeit; wir können es nur feststellen, in seinen literaturgeschichtlichen Auswirkungen verfolgen und in seiner Eigenart zu verstehen suchen.

Vietor hat die Hauptbestände, die sich im Werk des Gryphius vereint finden, klar und wohl abschließend bestummt: die althutherische Fromnigkeit, modern-calvinistische Wissenschaftsbildung, mystische Verinnerlichung und Weltuberwindung der katholischen Reform Gerade nach der Entdeckung Eschweilers wird es verstandlicher, wie sich in diesem Dichter der calvinistische Humanismus, den er während seiner Leydener Jahre einsog, und der katholische Humanismus verbinden konnte, wie ihm ferner die Synthese der scheinbar widerspruchsvollen Krafte semer Landschaft Schlesien gelang, wie er — anders als Böhme, Franckenberg und die ihren, aber auch anders als die weltmannischen Jüngeren — an seinem orthodox-lutherischen Bekenntnis nicht nur formaliter festhielt und doch aus aufgelockertem Unterbewußtsein heraus ganz anders barock bewegt wurde als die schlesischen Opitzianer vorher Der disputatorische, aszetische Rationalismus gibt die vereinheitlichende Überformung. Er ist der Ort, auf den die Übersetzung von Caussins S. J. Heiliger Felicitas und von Vondels Gibeonitern bezogen werden muß. Bidermanns Epos "Herodias" war 1622 erschienen. Im Pestjahr 1633 begann der junge Gryph mit einem Epos "Herodis furiae et Rachelis lacrimae", und nu folgenden Jahr, in dem er nach Danzig ging und dort gleichzeitig mit Holmannswaldau studierte. erwarb er ein Exemplar von Caussins "Tragediae sacrae". 1639 erschienen seine ersten deutschsprachlichen Dichtungen, meist geistliche Kunstlyrik, in Leyden, wo derselbe Dichter auch philosophische, historische, mathematische, naturwissenschaftliche und Poetikvorlesungen hielt; barocker Gelehrter hier und später Syndikus der Stande des Furstentums Glogau, also Wissenschaftler oder Politiker wie fast alle repräsentativen Dichter dieser hofisch-klerikalen Zeitspanne von Bidermann bis zu Abschatz. 1645 war der "Leo Armenus" Simons S. J in Rom mit größtem Erfolg immer wieder aufgeführt. Etwa ein Jahr später schrieb Gryph in Straßburg sein erstes eigenes Trauerspiel, den "Leo Armenius".

Damit war an Stelle der unfruchtbaren Dramenübersetzungen Opitzens ein deutschsprachlicher Prototyp echt barocker Artung fur diese Gattung getreten, der in "Catharina von Georgien", "Carolus Stuardus",



101 Titel der Werke des Andreas Gryphius, Ausgabe 1637.

"Aemiliu- Paulus Papinianus" weiter ausgebaut und schon 1050 von dem funfzehnjärigen Lohenstein aufgenommen wurde im "Ibrahim Bassa" Was Alewyn für den dramatischen Alexandriner Opitzens und Gryphs gezeigt hat, gilt entsprechend für die ganzen Werke Gryphius erstellt ein deutschsprachliches Barockdrama Der Eingang des i Akts vom "Stuardus" (1 Ausgabe) kann etwas davon veranschaulichen

Die ganz entstimmte Harf und das erhitzte Brüllen, Der Löwen Mordgeschrei, die Ohr und Herzen fullen, Die Lilie sonder Glanz, die unter grunnem Fuß Des Pobels sich zu Kot zutreten lassen muß, Ruft Wentworts Geist hervor

Das ist bauschig-barocker Sprachstil, und dieser Dichter hat ihn zum erstenmal im deutschsprachlichen Drama verwirklicht Er hat damit aus der gärungsreichsten deutschen Landschaft heraus den stil- und geistesgeschichtlichen Ruckstand des protestantischen Bereichs eingebracht und ihm über Opitzens Impresariotat hinaus eine neue dichterische Ausgangsebene bereitet. Die hochbarocke Dichtung, die in deutscher Sprache entstanden ist, ruht zum guten Teil auf seiner Leistung. Denn auch für Lyrik und Epigrammatik ist er in diesem Sinn bahnbrechend

Aber wenn er so die hochbarocke deutsche Kunstdichtungssprache vorgeformt hat und damit einen
spontanen Akt der Neupragung vollzog, so fügen sich
seine Großwerke vollig dem aufgezeigten Ordnungssystem ein. All die genannten Dramen sind "Staatsaktionen": der Sturzeines byzantmischen Kaisers, eines
englischen Konigs, eines romischen Staatsmanns Auch
die Märtyrergeschichte der armenischen Konigin ist
ganz entscheidend politisch bestimmt; ein lehrreicher
Sonderfall hofisch-klerikaler Geistigkeit Gewiß fordert die Poetik der Zeit für die Tragodie, daß man —
mit Opitz zu reden — keine "geringen Standes

Personen und schlichte Sachen einführe' Aber Gryphius erfüllt nun eben diese Forderung, bis auf den krausen und nicht wiederholten Versuch "Cardenio und Celinde", aus privaten Schicksalen ein Trauerspiel zu dichten. Hier ist er sich des Befrendlichen wohl bewußt und gibt in ausführlicher Vorrede dem Wunsch Ausfruck was dem Stuck dannt abgehe, werde "der schreckliche Trauerspiegel, welcher beiden Verliebeten vorgestellet wie auch des Cardenio verwirretes Leben genugsam ersetzen". Es ist bemerkenswert, daß die repräsentative Bedeutsamkeit ersetzt werden soll durch die Intensität der grundsatzlichen moralischen Abschreckung: bemerkenswert für die auch noch in diesem Versuch herrschende gesellschaftliche Orientierung wie für den theoremen Moralismus des Dichters, der über die Nachtseiner Geburt das Epigramm geschrieben hat

Die Erden lag verhüllt mit Finsternis und Nacht, Als mich die Welt empfing; der hellen Lichter Pracht, Der Sternen guldne Zier umgab des Himmels Auen Warum? Um daß ich nur soll nach dem Himmel schauen.

Gryphius hat nicht, wie unter den minder Barocken Rist und Schottel, das Ende des Barockkriegs in einem Spiel gefeiert, aber der Krieg selber mit all seinen Grauen hat ihm das Bild des Lebens geprägt, und mit lutherischem Glaubens-Dennoch überwindet er die grauenhafte Sinnlosigkeit des Sichtbaren Die Begrundung dieses Dennoch, nach dem ihn verlangt, gewährt ihm anscheinend der Barockhumanismus

und -mystizismus — es ware eine ebenso schwierige wie lohnende Aufgabe, den Anteil der Bohmeschen Lehre vom Bosen (vgl. S 190 f.) und den der jesutischen Aszetik daran festzustellen — Das Individuum im unendlichen Raum, das sich seiner Entscheidung zwischen Tugend und Wollust init all ihren Folgen bewußt. ist, stellt auch in Gryphs Trauerspielen die Figuren Man hat die Passivitat dieser Helden hervorgehoben und etwa als den eigentlichen Handlungstrager des "Leo Armenius" den Michael Balbus bezeichnet, der eine Palastrevolution ins Werk setzt, eingekerkert wird und doch, da Leo in unzeitiger Nachgiebigkeit die Hinrichtung nicht sogleich vollziehen läßt, über den ermordeten Kaiser zum Thron gelangt. Aber nicht das ist bei Gryphius Träger des Dramas, was vom 1. zum 5. Akt sich an außeren Vorgängen abspielt. In dieser Ebene liegt vielmehr nur das Bereich der Fortuna, das freilich gerade Gryphius mit starker Eindringlichkeit rhetorisch-psychologisch gestaltet. Es ist gleichsam der Anlaß, an dem sich der dramatische Konflikt entzundet, und zugleich der Stoff, in den das eigentliche Drama hinemwirkt. Wie der reprasentative Mensch sich durch die Wirrsale der Fortuna hindurch entscheidet und wie die Folgen jeder Entscheidung unentrinnbar sind, das 1st der dramatische Nerv dieser barocken Trauerspiele Damit 1st schon gesagt, wie Gryphius trotz manchem mit Bidermann auf derselben Ebene steht. Freilich ist bei ihm die Einheit des Orts strenger gewahrt, die Häufigkeit der Szenenwechsel, der Reichtum an allegorischen Gestalten eingeschrankt. Nur mittelbar beziehen sich diese dramatischen Geschichtsdeutungen auf Oberwelt und Unterwelt. Aber nicht anders steht es in der einzigen erhaltenen Tragoedia Masens S. J., dem "Mauritius Orientis Imperator", in den genannten Dramen Caussins und Simons und schon 1636 in Avancius "Marius".

Der Rheinländer Mas en schrieb seine Dramen, die er seiner Poetik als Musterbeispiele einfugte, wie Gryphius um die Jahrhundertmitte. In der Anlage ist sein "Mauritius" den Trauerspielen Gryphs so verwandt, daß er durch deren Bestimmung schon mitbestimmt ist. Nur eignet ihm gegenüber Gryph die Einordnung der Fortuna unter die gottliche Vorsehung Kann er als Tragiker mit seinem einen Werk dem Schlesser nicht die Wage halten, so hat er wie jener das Lustspiel erfolgreich gepflegt und mit seinem "Rusticus imperans" das Motiv vom Leben ein Traum geist- und lehrreich gestaltet. Auch hier liegt ja der Grundgedanke von der Verganglichkeit vor, und wie für Gryphus, so ist er für Masenus ein Zentralgedanke, den er in seinem Epos "Sarcotis" auf die fur das Zeitalter klassische Formel bringt: "Mobilitas immota manet. Nil certuus uno est, / Certum stare mini! " Dies bauschig-barocke Werk ist ein "Verlorenes Paradies" vor Milton. Das Argumentum des 1 Buchs (nach der Baseler Übersetzung von 1780) kann einen, wenn auch schwachen Begriff von seiner Art geben. "Da das epische Gedicht, gleich der Tragodie, einen Hauptgegenstand haben muß, auf den sich alles bezieht, wählt der Dichter sich hier dazu die Sarcothea, worunter er den Adam und die Eva versteht; die menschliche Natur als die Beherrscherin aller korperlichen Dinge. Ihr Gegenspieler ist der hollische Drache Luzifer, der hier Antitheus heißt. Gefahrtinnen und Förderinnen der Sarcothea sind Arete, die Tugend; Agape, die Liebe; Themis, die Gerechtigkeit; Elpis, die Hoffnung: Dianea, Ratio und Mens, Metanea, Schmerz und Buße Dem Antitheus dagegen werden gesellt die Furien, Betrug, Tod, Krankheiten, Alter, Mihsal, Armut, Hunger usw. Der Dichter bedient sich derselben, um die ganze Sache einzukleiden und zu entwickeln. Er stellt sich zuerst so vor, als ob [!] er sich im Geist entzückt befande wie in die Hohe versetzt betrachtet er, wie veranderlich sich alles in der Welt darstellt. Und dies gibt ihm Anlaß, der Ursache des Übels in der Welt nachzuspüren, die er in dem Fall der menschlichen Natur findet und der Last und Gewalt des Satans. Er schildert hierauf die Annut des Paradieses vermittels der Vergleichung desselben mit irdischen Örtern und Dingen; die Schopfung der Sarcothea erklart er durch Bilder bekannter Dinge; er gibt ihr Gefahrten, die ihren Sitten und ihrem Betragen angemessen sind, und redet von deren Beschäftigungen. Er zeigt, wie Antitheus aus Neid und Zorn durch eine schreckliche Rede zuerst sich und darauf alle Höllenbewohner in Wut gebracht und sich des Todes, der Krankheiten . . . zur Befriedigung der Rachbegierde bedient habe. Zuletzt schildert er die Heftigkeit und Wut aller, die aus der Holle heraus die Erde besturmt haben "

Die Starke des grandiosen Werks liegt in der rhetorisch-dichterischen Gegenüberstellung der Grundkräfte und -ziele jener moralisch-religiosen Welt, und daß es auch hier um die richtige oder falsche Entscheidung geht, ist offensichtlich. Die Gattungen sind diesem dichterischen Umkreis Formen, die für die
meisten Stoffe frei gewahlt werden können. Daß gleichwohl auch gewisse sachliche Beziehungen zwischen
Stoff und Gattungsform gesehen werden, zeigt der Hinweis der Masenschen Poetik auf die Verwandtschaft
zwischen der Pointe des Epigramms und der überraschenden Lösung dramatischer Verwicklungen. Wenn
ferner für Masen die Dichtkunst so nah bei der Rhetorik steht, daß er seiner Poetik den Titel geben kann
"Palaestra eloquentia ligatae" (1654), daß für ihn nur ein Graduuterschied zwischen rhetorischer und tragischer Diktion besteht, so bestatigt das unsere früheren Darlegungen.



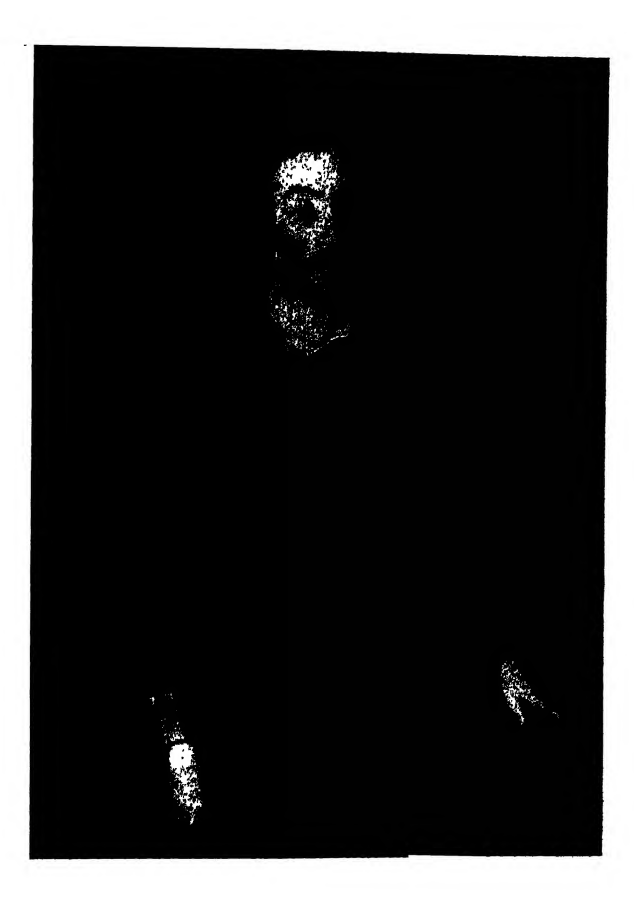
102 Kupferstich aus Lohensteins "Arminius"

Es führt zugleich einen Schritt weiter zum Kern der Gryphschen und Masenschen Tragödien. Helden jenes hochdramatischen Entscheidungskampfs zwischen Versuchungen und Mahnungen, zwischen "Schwarz und Weiß", zwischen Richtig und Falsch einer moralischmetaphysischen Wirklichkeit, deren sensualistische Bereiche Fortuna dienend regiert, die repräsentativen Helden verkörpern nicht eine individuelle Charakterentwicklung; konnen und sollen sie nicht verkorpern, Sie repräsentieren vielmehr als "Sprecher" Verhalten und Erwägungskampf an einer "Stelle" von ganz bestimmten höfisch-klerikalen Aufgaben und Verantwortlichkeiten Schon daß es sich durchweg um große Erscheinungen der Weltgeschichte und der Kirchengeschichte handelt, kann zeigen, wie wenig hier auf individualpsychologische Vorgange hingeblickt wird. Etwas von der eigentumlichen Größe dieser Dramen wie später der Romane

ruht darin, daß sie über die psychophysische Bedingtheit hinaus zur Geistigkeit unbedingter Seins- und Sittengesetze emporschwingen wollen. Die dichterische Formung solches Schwingens vollzieht sich in der rhetorischen Ausbreitung oder in der Disputation. Bei Gryphius wie Masen sind die weitgeschwungenen Prunkreden, die durchaus etwas von Auftrittsarien an sich haben, für das eine ebenso bezeichnend wie die Stichomythien für das andere. Wie auch die Chorheder zwischen den Akten ein grundsätzliches Thema rhetorisch-rhythmisch abhandeln, das wurde bereits angedeutet. Man sagt kaum zuviel, wenn man solche Tragödien als agierte Disputationen bezeichnet; Disputationen, die zugleich in Mord, Marter, Hinrichtung die Folgen des richtigen und falschen Disputierens vor Augen führen.

Kem Zweifel, daß darin die Menschendee der Humanisten ihre barocke Durchformung gefunden hat: der Mensch ist durch Vernunft und freien, verantwortlichen Willen uber das vegetative, animalische, organische Bereich gestellt. Und da verdient es wieder einmal Beachtung, daß Erasmus dem Kreis nicht fremd ist. Die Lobrede der Torheit auf sich selbst in Masens parabolischer Komikotragoedia "Telesbius", die Anrufung im Eingang der "Sarcotis" sind nur besonders unverdachtige Zeugen Vielsagend anderseits, daß dem Barockhumanismus Masens die Versuche mißlingen, im "Telesbius" und "Androphilus" eine Art Jedermann-Spiele zu formen. Die allegorisierende Typik der bürgerlichen Renaissance findet hier keine rechte Statt, und schroff heben sich von dem vorhergehenden die packenden rhetorischen Ausfaltungen einer genatianischen Erwägung ab, die den "Telesbius" beschließen.

Dabei ist einer Überschneidung zu gedenken, die dem scheinbar widerspricht. 1654 erschien "Persiamscher Rosenthal. In welchem viel lustige Historien, scharfsininge Reden und nutzliche Regeln Vor





Adam Oleario, mit Zuziehung eines alten Persianers Namens Hakwirdi übersetzet, in hochdeutscher Sprache herausgegeben und mit vielen Kupferstucken gezieret". Was damit dem deutschen Leser des Barockjahrhunders vorgelegt wurde, erinnerte, wenigstens in der Übersetzung, stark an die moralisierende Anekdotik des 15./16 Jahrhunderts Es ist wohl weniger der besondere Stil des Denkens und Formens, der da interessiert, als Herkunft und Wissensinhalt Man braucht nicht auf die wissenschaftliche Literatur der Zeit einzugehen; die Stoffwahl in den Großdichtungen zeigt sattsam, wie neben der Staatsgeschichte des Vaterlandes, Roms und des Abendlandes über das alte Palästina hin der nahe und ferne Orient die glühende Wißbegier jener Zeit fesselte, die die Welt umspannen und durchdringen, geistig beherrschen wollte.

Als erganzende Gegenerscheinung sind Bucher wie das "Venus-Gärtlein" (1656 u. o.) verstehbar, wo in unreflektierter Singfreude Lieder verschiedenster Haltung und Herkunft von gebrauchsmäßiger Tradition zusammengetragen sind. Auch manches aus der Liedlyrik der barockferneren Dichter ist dorthin abgesunken, sehr zum Mißvergnügen der Verfasser, die immerhin auf Abrückung vom "Pöfel" hielten. Und so dient es den Ansprüchen, die von der Barockgeistigkeit zwar zurückgedrängt, aber keineswegs durchgeformt werden, ebenso wie das jungere Hildebrandslied und manches andere burgerlich-ständische Lied, aber auch ein Stuck aus Regnarts Villanellen.

Unzuganglich blieb diesen Kreisen die echt barocke Epigrammkunst, die ziemlich weitgehend den lyrischen Grundtypus der Zeit darstellt. Abhebende und zuspitzende Formulierung, das Bestimmende dieser Gattung, bestimmt jedenfalls die ganze echt barocke Lyrik lateinischer und deutscher Sprache. Wird das im Sonett besonders sichtbar, so gilt es doch auch für die "Ode", d. h. das Lied. Schon Regnarts Villanellen zeigen das. Unter Opitzens Poemata gehoren einige Epigramme zu den dichtesten Gebilden, und eine von dem späteren Qu. Kuhlmann aufgebauschte Form ist in dem Opitzschen Zweizeiler aufgestellt:

Die Sonn, der Pfeil, der Wind, verbrennt, verwundt, weht hin Mit Feuer, Scharfe, Sturm mein Augen, Herze, Sinn.

Czepkos "Drei Rollen verliebter Gedanken" sind eher Epigramme denn Lieder. Mag durch die viel benutzten Epigramme des Owenus (1606) auch "die 'bande joyeuse' von bestechlichen Richtern und Juristen, betrogenen Ehegatten und leichtsinnigen Frauen tollen" (E. Urban) und damit eine Masse allzu runder Münzen in Umlauf kommen und abgegriffen werden, um die Jahrhundertmitte wird die Epigrammgattung von Czepko, Gryphius und Logau zur Hohe geführt. Indem diese drei Namen sich zusammenstellen, ist die Höhenlage bereits angegeben Gewiß treibt der Morahsmus auch dieser Dichter gelegentlich aufgeklärte Allerweltsweisheit und billige Späße hervor und bereitet der dürftigen kleinburgerlichen Satire des 18. Jahrhunderts Stoffe und Sprechmittel. Aber daß der moralistische Barockrationalismus abflachungsfahig ist, war immer wieder schon hervorzuheben. In den kernhaften Stücken der Drei waltet der hochgespannte Wille zu "tugendhafter" Durchformung der Zeit, und ihre Zeitkritik geht nicht auf Desillusionierung, sondern auf "richtige" Orientierung an den richtigen Leitideen.

Da findet selbst Gryph, der hier barockes Luthertum besonders rein gestaltet, gelegentlich Formulierungen barocker Minne (III, 89), aber auch des christlich gewendeten Carpe diem:

Mein sind die Jahre nicht, die mir die Zeit genommen, Mein sind die Jahre nicht, die etwa mochten kommen. Der Augenblick ist mein, und nehm ich den in acht, So ist der mein, der Jahr und Ewigkeit gemacht.

In gleichen oder schwereren Tonen zieht die dunkle Wucht, die auch den Großdichtungen des Mannes eignet, fast überall in den Epigrammen vom Vergänglichen ins Ewige.

Logau, der ein "Zweihundert teutscher Reimsprüche" 1638 veröffentlicht hatte und 1654 die abschließende Sammlung "Deutscher Sinngedichte drei Tausend" folgen ließ, ist am meisten "weitmärnisch"

von den Dreien, Protestant ohne konfessionelle Bestimmtheit. Das wurde die Haltung seiner Epigramme bewahren, auch wenn nicht jener Spruch sich darunter fande:

Luthrisch, Papstisch und Calvinisch, diese Glauben alle drei Sind vorhanden; doch ist Zweifel, wo das Christentum dann sei

Aber wenn einer, so zeigt Logau, wie auch diese Stellung in der echt barocken Geistigkeit fundiert sein kann Selbst von altem Adel, selbst Hofmann, repräsentiert der sensible Mensch, der diese Gedichte geschrieben hat, den Stoiker, der sich in allem Wandel der Fortuna, in aller Betroffenheit von Bosheit, in aller Einsamkeit des unendlichen Raums unerschütterlich auf den Leitstern adliger Tugend gerichtet halt:

Wer sagt mir, ob wir selbst so grundverboste Zeiten Verbösern, oder ob die Zeiten uns verleiten? Der Tag, daran ein Dieb dem Henker wird befohlen, Hätt ihn wohl nicht gehenkt, hatt er nur nicht gestohlen

Und wenn er das Leben ländlicher Zuruckgezogenheit gegen die Sittenverderbnis des Hofs ausspielt, so erkennt man darin deutlich den moralisch-utopischen Antrieb, der gerade dieser hochhofischen Zeit die Rastidee der Schäferidylle hervortreiben mochte, soweit nicht die Idee der himmlischen Seligkeit durchherrschte. Trotz mancher Hallerschen Vorklänge verkündet Logau nicht das Ideal eines von Kulturschaden unberührten Naturvolks, sondern die ungetriibte Tugend des Adels, die "alleine gibt tuchtigen Adel". Die absolutistische Denkart zeigen Sprüche auf wie der über Fürsten- und Pofel-Regiment. Die feurige vaterländische Gesinnung, die sich gegen Schweden wie gegen Frankreich richtet, steht durchaus in der humanistischen Tradition, und gerade dieser Dichter, den man so gern als Zeugen für die Kulturüberfremdung des barocken Deutschland ins Feld führt, hat unmißverständlich die stiltragenden Kreise von den à la modischen abgehoben:

Die Musen wirkten zwar durch kluge Dichtersinnen, Daß Deutschland sollte deutsch und artlich reden künnen. Mars aber schafft es ab und hat es so geschickt, Daß Deutschland ist blutarm; drum geht es so geflickt.

Auch fur diesen unkonfessionellen Weltmann stoischer Grundhaltung ist nun aber der religiöse Ewigkeitsglaube letzter Halt und Gegenseite des Vergänglichkeitswissens. "Daß die Zeit sich selbst verzehret Und die
Welt nicht ewig währet" ist ihm das Beste der Welt Will man schon das irreführende Wort von der barocken
"Weltflucht" gebrauchen, in Logaus Epigrammen hat man sie, und eine einlaßlichere Darstellung könnte
in ihnen den Widerschein des barocken Ordnungssystems überhaupt zeigen, wie es oben umschrieben wurde.
Wie eine Zusammenfassung des hochbarocken, wenn auch ganz unbauschigen, rationalistisch-voluntaristisch
gedrängten Werks steht der Spruch "Meine Herren" da; bezeichnendes Gegenstück des hofischen Barock
zu Walter v. d. Vogelweides mittelalterlicher Höfischkeit:

Gott dien ich mit dem Herzen nach meinem besten Künnen, Dem Fürsten mit dem Kopfe nach meinen besten Sinnen, Dem Nächsten mit den Händen durch Hilf aus gutem Willen, Kann hoffentlich bei allen so meine Pflicht erfullen.

Das Höfisch-Humanistische ist bei Logau offenkundig durch einen Einschuß vorpietistischer praktischer Christlichkeit gefärbt. Einzelne seiner Sinngedichte haben einen fast mystischen Anklang Bei Czepko, der zum Kreis A. v Franckenbergs und damit zur bohmisierenden Bewegung Schlesiens gehort, zeigt sich in der Epigrammatik eine scharfe Spaltung in rationalistisch-hofische Zeitkritik und urationalistischen Spiritualismus. Seine ungedruckten 6 Bücher "Kurzer satyrischer Gedichte", in den dreißiger und vierziger Jahren entstanden, stehn im Gegenständlichen und in der Haltung Logau sehr nah, sind aber im ganzen spitzer, verschlungener, kunstlicher. Das Epigramm auf Wallensteins Tod kann diesen beziehungsvollen Barock-Intellektualismus gut veranschauhchen:

Der alles wußt allein, was er durch andre tat, Und zwar von Friedland kam, doch Krieg und Streit erhaben, Liegt ohne Titul dar. Fragst du, wer ihn begraben? Deutsch weiß ichs nicht, sonst heißt es: la raison d'estat. Mit derselben Spitzkunst, mit der hier das hofisch-humanistische Ethos formuliert ist, hat der Dichter zu Ende der vierziger Jahre die Bewegtheit des schlesischen Spiritualismus in die Paradoxien seiner "Sexcenta Monodisticha Sapientum" gefaßt (gedruckt 1655). Franckenberg selbst hat ihnen zwei Geleitgedichte mitgegeben Das Religiöse, das bei Logau gelegentlich bedeutsam erscheint und das Gryphs 1. Epigrammbuch ausfullt, ist hier der einzige Gegenstand. Aber nicht nur als Glaubensgewißheit, sondern als theosophische All-Eins-Lehre.

Die Seel, ein Strahl von Gott, geht in die Welt dahin: Wilt du Gott schaun, mußt du mit ihr zurückeziehn

Die "Monodisticha" haben Scheffler (1624—77) die Epigrammform für seinen "Cherubinischen Wandersmann" gegeben. Alexandriner-Epigramme als dichterische Form für mystische Spekulation, das ist schon für sich allein eine Paradoxie. Wir stehen da einer der bezeichnendsten Barock-Überschneidungen gegenüber. Die plotinisierende Theosophie, sachlich große Bestände der älteren katholischen Mystik in entkirchlichter Form mit sich führend, trifft mit dem andern barockzeitlichen Hauptstrom zusammen. Und dessen rationalistische Kraft ist so stark, daß sie eine Transformation des Wesentlichen vollzieht. Das persönliche gemüthafte Urerlebnis wird zur unindividuell begrifflichen Lyrik geformt, das entruckte Schauen, das sich bei Böhme eigengesetzlichen Sprachleib geboren hatte, zu "Geist-



163. Titel von Angelus Silesius' "Geistreichen Sinn- und Schlußreimen". 1657.

reichen Sinn- und Schlußreimen", wie Scheffler selbst sein Werk beim ersten Erscheinen (1657, 5 Bucher) nannte.

Eine weitere Überschneidung kommt hinzu Scheffler war auf dem Gymnasium von dem opitzierenden Rationalismus seines Lehrers Colerus dichterisch geschult und hatte sich in dichterischem Wettstreit mit Scultetus geubt, einem Mitschüler, der unmittelbar nach Verlassen der Schule konvertierte. Während semer Studienzeit in Leyden kam er mit dem holländischen Spiritualismus in Fühlung und lernte Böhmes Schriften kennen, in Padua beruhrte ihn zum erstenmal der Katholizismus näher. Nach Schlesien zurückgekehrt, wurde er in die Bewegung gezogen, in der auch Czepko stand. Aber ihn fuhrte (1653) der akonfessionelle Spiritualismus zur katholischen Kirche. Sein "Wandersmann" ist ein Erzengnis dieser letzten Wegstrecke, auf der ihm zunächst Böhme neben Sandaus, Weigel neben Blosius stand. Wenn er in der Vorrede von 1656 die kirchlich korrekte Deutbarkeit der "seltsamen Paradoxa oder widersinnischen Reden" betout, wenn er die Druckerlaubnis des Wiener Zensors Avancini erhält, so hat neuere theologische Forschung (Seltmann, Richstätter) die Möglichkeit solcher Auffassung bestatigt Die Betrachtung der literarischen Struktur wird dem hinzuftigen können, daß der epigrammatische Intellektualismus bei Scheffler doch beträchtlich straffer und elastischer erscheint als bei seinem Anreger Czepko, daß auch sein Versbau ungleich seitener als bei jenem Spuren einer syntaktischen Verschleifung der objektivistischen Alexandriner-Metrik aufweist. Darın dürfte in der Tat eine größere Nähe zum katholischen Barock-Humansmus sich bekunden. Anderseits ist unverkennbar, daß Schefflers Formulierweise von der eines Blosius oder Sandäus doch wesentlich unterschieden ist, daß manche der Epigramme, in sich allein betrachtet, gewiß die Deutung nahelegen, die Scheffler selbst in der Vorrede fur wahrscheinlich hält und als Andichten eines "verdammlichen Sinns oder böser Meinung" zurückweist.

Zu beachten ist auch, daß Schefflers Dichtung nicht in der Lyrik des Barock-Katholizismus weitergewirkt hat, sondern in der des Pietismus. Die stattliche zweibändige Sammlung des Kapuziners Prokop

"Herzenfreud und Scelentrost" (1660/61) stellt mit ihrer barockkirchlichen Aufformung des altdeutschen geistlichen Lieds, mit ihrer unepigrammatisch-singtextlichen Art die deutschsprachliche Lyrik des Katholizismus dar, und wenn die Predigt zum guten Teil von hochbarockem Intellektualismus getragen wird, so zeigt doch gerade die nicht eigentlich rhetorische Predigtkunst des Mannes, den man als Prototyp der katholischen Barockpredigt auszugeben pflegt, Abraham a S. Clara, daß es außer der hofisch-humanistischen und der spiritualistischen Traditionsreihe noch eine, heute erst teilweis gekannte gegeben haben wird, in der Anekdotik und populäre Didaktik, reihende Stoffdarbietung und redensartlicher Wortwitz vom Intellektualismus und von Gefuhlsbeschwingtheit nur Schritt um Schritt uberformt werden Die jetzt durch A. Dörrer hervorgezogenen Bozener Fronleichnamsspiele der Barockzeit zeigen in der Diktion unverkennbaren Zusammenhang mit dem burgerlichen Renaissancespiel, und auch was wir vom deutschsprachlichen Drama der katholischen Schweiz in dieser Zeit wissen, verleugnet solche Tradition nicht, mag auch der Gesamtaufbau von J. Mahler und den Anfangen Marian Rots zu Weißenbach zunehmend barockstilhaft werden Besonders lehrreich sind dafür die deutschsprachlichen Zwischenspiele zu dem Bidermannschen "Calybita". Dieser Reihe scheint die gestliche Lyrik zugeordnet werden zu mussen Herzhafte Dringlichkeit kennzeichnet sie viel mehr als geistreiche Gedankenspitzung und Formbalancierung, und Laurentius v Schnuffis, der etwa gleichzeitig mit Abraham gegen das Jahrhundertende seine Bucher veröffentlicht, ist mit seiner nüchternen, stoffreichen Intellektualität und seiner Wortsicherheit im Lyrischen die Entsprechung zu dem Wiener Hofprediger, dessen urwichsige Vitalität um so eher willkommene erbauliche Wurze sein mochte, als sie sich im einzelnen der moralistisch-rationalen Formung nicht entzog

Aber weder dieser Gruppe noch dem barocken Ordenshumanismus gehort der Cherubinische Wandersmann zu, der auch kein konfessionelles Lehrsystem 1st, sondern eben eine Sammlung paradoxer Epigramme. Literarhistorisch gehört er zu den Werken der vorpietistischen Bewegung, in der ja katholische und pantheistische Bestände durcheinander wogten. Wie der Dichter ruckweise sein schweifendes personliches Erleben auf die kirchliche Offenbarungslehre orientiert, er, dem die orthodoxe Bindung des Luthertums unertraglich war, das ist ein Vorgang von repräsentativer Bedeutung für die Kraft des rationalistischen Voluntarismus. Das Ringen zwischen naturlichem Getriebensem und aszetischem Gehorsam ist vielleicht die grundlegende Spannung, die dies "auf dem Weg" entstandene Werk knappwuchtig emportreibt Die Sonette am Schluß des 5. Buchs stehn am Ziel. Das ist geistliches Gegenstück zu Hofmannswaldaus weltlichen Liebessonetten. Hier liegen aber auch schon die Ansätze zu der gewaltigen, unersättlich ausmalenden, exerzitienhaft schreckenden und lockenden Altersdichtung "Sunnliche Beschreibung der vier letzten Dinge" (1675) Wenn die Lieder der "Heiligen Seelenlust" (1657) in glühendem Eros durch die Wirklichkeit der Sinne hindurch nach der Gotteinigung schluchzen — Sie schreiet nach dem Kusse seines Mundes, heißt der Titel von III, 85 hezeichnend -, so ist in jenen vier großen Gesängen über Tod, Gericht, ewige Pein und ewige Freude der sinnliche Glanz der Farben nicht geschwunden Aber die Entrucktheit hat hier das Personliche abgestreuft und schaut Lehre in stoffüberquellenden Bildern weitester Dimensionen. Die scharfsinnig bohrenden und durchsichtig formulierenden Prosaschriften des Konfessionspolemikers Scheffler mögen doch wohl das Zentralste des Mannes zeigen, der als Dichter die zwei gegnerischen Barockkräfte zu einmaligen Pragungen zusammengeformt hat Einmalig, denn trotz aller Anregung durch Scheffler fehlt den im weiteren Sinn pietistischen Lyrikern, in denen sich seit Arnold und Zinzendorf der Barockspiritualismus zersetzt, doch jener "praktische Intellektualismus" Scheffler selbst formuliert noch im 6 Buch des "Wandersmanns" (2. Auflage des Werks, 1675) die mystische Umo-Lehre zu paradoxen Epigrammen wie diesem:

> Werd Gott, wilt du zu Gott: Gott macht sich nicht gemein, Wer nicht mit ihm will Gott und das, was er ist, sein.

Hofmannswaldaus (1618—79) Dichtung gehört in manchem Betracht literarhistorisch mit der Schefflers zusammen. Geistreiche, paradoxiefrohe Epigrammatik ist auch die Grundform des Breslauer Ratsherrn, und aus seinen Heldenbriefen konnte man unschwer eine Sammlung überraschender "Sinn- und Schlußreime" zusammenstellen. Noch bedeutsamer erscheint es, daß auch hier ein ewigkeitssüchtiger Eros intellektuell überformt ist, der schrankenlose Hingabe will. Aber Scheffler schreit nach der Ewigkeit der göttlichen Liebesumarmung, Hofmannswaldau lechzt nach der Ewigkeit des genußzitternden Augenblicks. Jener ist im Glauben der Zukunft seines Verlangens gewiß, dieser weiß die wesentliche Vergänglichkeit aller Sinnenlust.

Jener spornt zum Aufschwung uber die Grenzen der Sinnenwelt, die nicht genigen kann, dieser zeigt mit "stoischer" Ruhe Brunst und Erkalten innerhalb der Sinnenwelt Beiden sind Tugend und Wollust Leitsterne für Hin und Fort, aber sie blicken in entgegengesetzte Richtung. Mehrmals begegnet bei Hofmannswaldau clas Bild vom Urteil über Leben und Tod, auch mit stark obszoner Wendung. Aber den Untergrund von dem allem bildet das ewige Urteil uber Richtig und Falsch, und mit stahlernem Band sind Sensualismus des Begehrens und Geistigkeit des Erkennens zusammengenommen in der Liedstrophe.

Empfangne Küsse,
Ambrierter Saft
Verbleibt nicht lange suße
Und kommt von aller Kraft.
Verrauschte Flüsse
Erquicken nicht. Was unsern
Geist (!) erfreut,
Entspringt von Gegenwartigkeit.

Dahinter steht die lutherische Lehre von der radikalen Sundhaftigkeit des Menschen Manche der religiosen Lieder formen das ausdrucklich. Fortuna und Vorsehung sind gegenwartig, ausdrucklich im Brief Balduins an Judith Aber



164. Christian Hofmann von Hofmannswaldau. Bildnis von Georg Schultz Breslau, Schlesisches Museum für Kunstgewerbe und Altertümer.

wie in dem abgrundigen Sonett "Das Unvergangliche" die bluhende Gestalt der Herrin vor dem handreckenden Tod gezeigt wird, um die werbende Schlußhuldigung an das diamantene Herz pointiert herauszubringen, so ist in dieser Dichtung ausgebreitetes Wissen und Können, ängstliches Ahnen und dunkles Getriebensein zur anmutig distanzierenden, weltmännischen Geste erhoben, zum unverbindlichen gesellschaftlichen Spiel mit Korrelationen kristallisiert. Lohenstein hat den älteren Freund den großen Pan genannt. Angesichts des untadligen Privatlebens von Hofmannswaldau scheint es doppelt berechtigt, als das Tragende seiner weltlichen Lyrik eine metaphysische Frivolität zu bezeichnen.

Erst 1679 heß Hofmannswaldau einen umfänglicheren Versband drucken. 16 Jahre nach seinem Tod gab ein damaliger Jünger und späterer Gottschedanhänger, B. Neukirch, weitere, namentlich für die Liedgattung wichtige Stücke heraus in "Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesene und bisher ungedruckte Gedichte" (seit 1695; 7 Teile). Mehrere Auflagen bezeigen die Beliebtheit um die Jahrhundertwende Aber entstanden missen die Gedichte meist früher sein, etwa in der Zeit, in der C. Stieler seine "Geharnischte Venus" (1660, Vorrede 1657) veröffentlichte. Auch Stieler gehört dem Barockhumanismus zu — die Gedichtsammlung wurde das zeigen, selbst wenn die späteren stilistischen und lexikalischen Arbeiten zur äußeren Bestätigung fehlten —, auch er überformt den Eros intellektuell, wenn er auch nicht so paradox pointierend baut wie Hofmannswaldau. Auch er ist ein Meister beziehungsreicher Strophenproportion. Indessen hat sein Rhythmus weniger vom Schweben des konventionellen Spiels als



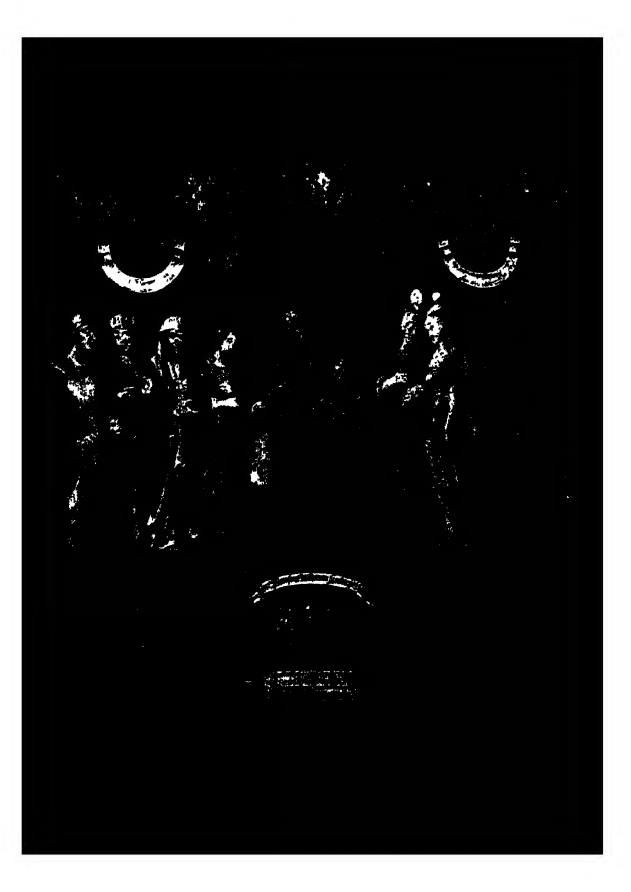
167 Fürst Cimber erklart der Nichte Melchisedechis Jachinde seine Liebe zu Aramena Kupferstich aus dem 3. Band der "Aramena" des Anton Ulrich von Braunschweig 1671

Freilich kann hier sowenig wie früher beim Kusaner angestrebt werden, die Welt Leibnizens darzustellen Ein Blick in die kritische Übersicht über die neueren Leibnizauffassungen, die D. Mahnke in seinem Buch: "Leibnizens Synthese von Universalmathematik und Individualmetaphysik I" (1925) bietet, wurde genigen, um solches Unterfangen von vornherein der Lächerlichkeit preiszugeben Soweit es sich um Leibniz als solchen und um sein wissenschaftliches Gesamtwerk handelt, wird sich der Geschichtschreiber der deutschen Barockdichtung bescheiden müssen, ehrfurchtig der Tatsache dieser Riesenerscheinung im Hintergrund zu gedenken. Aber er braucht darum nicht zu verschweigen, was sich seiner Betrachtung an Beziehungen darbietet. Denn nicht um Leibniz handelt es sich dabet, sondern um das, was an ihm von der spatbarocken Dichtung aus zur Sicht kommt. Und fur diese zum Teil in fremde Kategorien gepreßte, zum Teil uberhaupt noch nicht ernstlich erwogene Dichtung ist vielleicht auf solchem Weg ein gewisses Verstehen anzubahnen

Zuerst wird da die Spannweite der umgriffenen Wirklichkeit auffallen. Die Riesenmaße der Romane Anton Ulrichs und Lohensteins, die ja nicht nur in der Höhe der bedruckten Seitenzahlen bestehn, die gedrängte Beziehungshaltigkeit der Dramen steht in der Tat nicht unwürdig vor dem großen "Polyhistor", der denkend die Fulle der Einzelwirklichkeiten umfassen will. Das humanistische Distanziertsein dann, das die Helden und Heldinnen der Barockdichtung zu letzter Unnahbarkeit in sich verschließt, wie nah sie auch im "politischen" Gewebe aneinander verflochten sein mögen, und das in der dichterischen Gestaltung des geschlecht-

lichen Eros seine besonders deutliche Ausprägung erfahrt, hat es nicht unleugbare Verwandtschaft mit der Fensterlosigkeit der Monaden, zumal dort wie hier eine übergreifende Harmonie Ordnung und Kontaktmöglichkeit erstellt? Es scheint geradezu, als wiese erst der Monadenbegriff in seiner gauzen Härte zum Verstehen solcher dichterischen Menschengestaltung in. Und auch daß dem inneren Lebensreichtum der Leibnizschen Monade eine kahlere Menschlichkeit in der Dichtung gegenübersteht, ist historisch nicht sinnlos. Diese Dichtung ist ja einmal überwiegend rationalistisch bestimmt und wenig durchwaltet von intuitivem Persönlichkeitserleben. Und zum andern hat in ihr der Mensch gewiß auch, wie die Leibnizsche Monade, jene repräsentative Funktion, aber was er repräsentiert, ist nicht Schopfer und Schöpfung in der von Leibniz gesehenen Weite, sondern die höfisch-absolutistische Welt unter Gott, dem absoluten Herrscher. Wenn sich Leibniz gegen die Vorstellung Gottes als einer "despotischen Macht" verwahrt, so kommt in dieser Wendung eine epochale Verschiedenheitgegenuber der hochbarocken absolutistischen Welt zum Ausdruck, die geschichtlich um solehrreicher ist, als gerade in der Vorstellung der Weltregierung, im Begriff der Vorsehung eine unverkennbare Verwandtschaft sich zeigt.

Auf die Frage der Vorsehung, der Notwendigkeit und Freiheit in Gott und im Menschen hatte sich zur die spätbarocke Dichtung jenes Ringen um die Bestimmung der menschlichen Stelle im unendlichen Raum zugespitzt, von dem früher als dem Grundproblem der Barockzeit die Rede war. In der erdweiten Fortunamacht hatte die Zeit über den Raum triumphiert. Die Revolution gegen den Raum als thronende Substanz, die Leihniz in seiner Metaphysik vollzogen hat, findet sich also in der spätbarocken Dichtung





mindestens angekundigt. Aber die menschliche Freiheit unter der alles ordnenden Hand der Vorsehung, der göttlichen Weltregierung, macht schlechthun ihren innersten Gehalt aus. Der Grundgedanke, daß — nicht die Tiefe des vollziehenden Erlebens, auch nicht das erfolgreiche Zielergebnis, sondern — das Richtig oder Falsch der frei bestimmbaren Willensrichtung über die endgültige Stelle des Menschen in der Wirklichkeit, christlich gesprochen über Seligkeit oder Verdammnis, entscheidet, daß alle äußeren Begebenheiten nur als Schutz oder Versuchung bei dem Entscheid eine Rolle spielen, diese Lösung des barocken "Raumproblems" (vgl. oben S. 192) kehrt in der Dichtung immer wieder und bestimmt auch die Leibnizsche Theodizee. Es bleibt nur hinzuzuftigen, daß die besondere Fassung dieses Grundgedankens stark mitbestimmt ist von dem humanistischen Rationalismus der suarezischen Scholastik, wo "die natura humana als urständige Kontrahentin der göttlichen Gnadennatur erlebt wird" (Eschweiler), um die geschichtliche Form dieses Humanismus ins Licht zu stellen. Dann konnen etwa folgende Ausführungen der Leibnizschen Theodizee fast wie ein Kommentar der spatbarocken Dichtung genommen werden:

"Indem man seine Pflicht tut, indem man der Vernunft gehorcht, erfullt man die Anordnungen der hochsten Vernunft. Man richtet sich ganz auf das allgemeine Wohl oder Gut, und das ist nicht verschieden von der Herrlichkeit Gottes. Man entdeckt, daß es kein stärkeres Sonderinteresse gibt, als sich mit dem allgemeinen zu verbinden, und man findet seine Genugtuung in der Freude daran, für die wahren Vorteile der Menschen zu sorgen. Mag man nun Erfolg haben oder nicht, man ist zufrieden mit dem, was kommt, wenn man sich in den Willen Gottes ergeben hat und wenn man weiß, daß das, was er will, das Beste ist Aber schon eh er durch den Ausgang seinen Willen erklärt, versucht man, ihm entgegenzugehen, indem man tut, was seinen Ordnungen am meisten gleichförmig scheint Bei solcher Einstellung werden wir durch Mißerfolge nicht emport; wir beklagen nur unsere Fehler."

Es konnen hier selbstverständlich nicht alle in Frage kommenden Partien der Theodizee ausgeschrieben werden; nur darauf muß hingewiesen werden, daß die problemgeschichtliche Forsching, wenn sie einmal ernstlich an die Barockdichtung herangehen sollte, in diesen Beziehungen ein reiches Arbeitsield finden wird. Nicht minder versteht es sich ohne weiteres, daß sich von den begrifflichen Unterscheidungen der Leibnizschen Deutung des Übels in der Welt, daß sich weiter von dem Begriffsapparat für die Rategorien, besten aller möglichen Welten in der Dichtung kaum Andentungen finden. So wenig wie die Kategorien der zeitgenössischen bildenden Künste durfen die der gleichzeitigen Philosophie ohne weitere über die dichterischen Erscheinungen gestülpt werden, wenn diese in ihrem geschichtlichen Eigensein verstanden werden sollen. Aber man faßt einen gemeinsamen Traggrund gleichläufiger Bewegungen, wenn man eine Grund-uberzengung auch der Dichtung in Leibnizens Satz formuliert findet: "Der Weise will hat das Gutel ist das nun Knechtschaft, wenn der Wille gemäß der Weisheit handelt? Und kann man weniger Sklave selb. als wenn man kraft eigener Entscheidung gemäß der vollkommensten Vernanft handelt?"

Außer solcher Verwandtschaft im Ethosgehalt lassen sich auch in der dichterischen Benart Beziehungen zu einem entscheidenden Zug der Leibnizschen Monadologie beobandites. Daß die Harmonie zwischen den Monaden als ein kombinatorisches Berichtmessysiem. Relationsgewebe gegenseitiger funktionaler Entsprechungen in dieser Monadologie von größlier Bedeutung ist, darf man in der barockzeitlichen Dichtung vorgebildet finden, insulein desen Anlage nicht sowohl die "Helden" an sich, als vielmehr ihr gegenseitiges "Relatze gewebe" printe eigentlichen Gegenstand erhebt. Auf das Kräftespiel innerhalb des "Fombracionalien Beziehungssystems" kommt es an, nicht auf die allseitige organische Hotfallung des wiedere Menschen. In dieser einseitigeren Tonlegung bekundet sich denn nicht nur der begrenzte Unterschied von Leibnizens Konzeption, sondern auch die fundamentale Verschiedenheit gegenüber der nachklopstockschen Dichtung, wo der Ton gerade auf die andere "Seite" fallt. Darin grundet es auch, daß die Barockdichtung enttäuscht, wenn man Persönlichkeitsentwicklung von vegetativ organischer Wachskraft sucht, daß sie aber an Weite und Durchformung des gegriffenen "Raums" die Dichtung des folgenden Zeitalters, der zweiten Renaissance-Verwirklichung, in einem heute kaum mehr faßbaren Maß überragt. Kanm mehr faßbar, weil wir heute nur mit mühsamer Kunst den Blickpunkt gewinnen, von dem des Ausmaß einer Dichtung sichtbar wird, die nicht Wachstura von menschlichen Gestriten,

sondern Schicksale von "kombinatorischen Beziehungssystemen" im Wortkunstwerk erscheinen läßt.

Damit 1st aber zugleich eine sehr nah zur Mitte treffende Beziehung dieser Kunst zu dem suarezischen Konzeptualismus berührt. Eschweiler hat gezeigt, daß nach Suarez das Einzelwesen auch fur den Verstand das Ersterkannte ist, daß es im Begriff seine intentionale Reprasentation findet und daß die Universalbegriffe als das Resultat des Erkenntnisprozesses erscheinen. Solche Welt der Begriffszeichen und ihrer gegenseitigen Ordnungsverhaltmisse ist bis zu einem gewissen Grade offenbar die Leibnizsche Monadologie und ist in wohl noch höherem Grade die spätbarocke Dichtung Dieser Held, dieser Tyrann, diese Herrin. dieser Intrigant, das sind gleichsam begruffliche Repräsentationen der betreffenden Einzelwesen im Relationsgewebe der erzählten oder rhetorisch agierten Schicksale, von denen aufsteigend der Verstand die allgemeineren Begriffe des Helden, des Tyrannen bilden kann. Und hier wird Leibnizens Wahrheitstheorie für die Auffassung der spätbarocken Dichtung hochst aufschlußreich Nach ihr nämlich mögen die Zeichen willkürlich sem, die Relationen zwischen dem Zeichen und dem Bezeichneten und die Relationen zwischen den Zeichen unteremander bringen ein bestimmtes, nucht willkurliches Verhältuns zur Geltung. Frischeisen-Köhler hat das dahin ausgedrückt: "Wahrheiten gründen sich auf die nicht willkürliche, sondern beständige Beziehung der Zeichen zu den Gegenständen" Das kann beinah als ein kunstlerisches Baugesetz der spätbarocken Dichtung angesehen werden, denn sie baut, indem sie in der Welt des begrifflichen Beziehungssystems thre Zeichen, namlich ihre reprasentativen Helden, mmer neu kombiniert. Die Schicksale von Einzelmenschen und Menschengruppen werden hier geradezu verstanden als Wandlungen der Begriffskombinationen Im Wandel der Kombinationen hat sich die freie Willensentscheidung zu betätigen, die ihrersetts zur Verwirklichung neuer Kombinationen mit beiträgt Aber — und auch das noch dürfte nicht unleibnizisch sein - keine "Monade", und somit kein Begriffszeichen für sie, entscheidet allein über die Kombinationen; nur uber ihre eigene Willensrichtung liegt bei ihr die ganze Entscheidung, während sie, eben als Mikrokosmos, bewußt und unbewußt dient, das "Verhängnis" der gottlichen Vorsehung, das heißt die im Schöpfer gründenden Seinsgesetze des Makrokosmos zu verwirklichen und die gottgewollten neuen Kombinationen mit heraufzufuhren. Denn das ist nun das zusammenschließende Prinzip dieser kombinatorischen Dichtkunst: über die Begriffsreprasentationen der Einzelwesen steigt sie auf zu den, auch noch das Aufklärungszeitalter weithin beherrschenden, Allgemeinbegriffen der Tugend und Gluckseligkeit, der Willensfreiheit, der Unsterblichkeit und zu ihrem höchsten Allgemeinbegriff, dem des allmächtigen und allweisen Gottes, in dessen Wesen alle erschaffenen Monaden und all ihre möglichen Kombinationen präformiert sind

Soviel etwa findet sich in den spätbarocken Dichtungen von Leibnizens Denkwelt, und auch auf die kombinatorische Art der fruheren Barockliteratur, wie sie in dem gesellschaftlichen Motivspiel und in dem relativistischen Individualismus gekennzeichnet war, mag von hier aus erhellendes Licht fallen. Im übrigen wollen diese Ausführungen weder ein System Leibnizens, noch ein System der fraglichen Dichtung skizzieren, sondern sie sollen auf eine bisher überhaupt noch nicht angegriffene Aufgabe hinweisen und wollen einige Blicklinien kennzeichnen. Das geschieht aus dem Bestreben, bei der Suche nach Umrißlinien und Ordnungssystemen die Höhenlage annähernd zu bestimmen, in der - nicht ein Begriffszeichen, sondern - die spätbarocke Dichtung leibhaft erscheint. Doch mag noch eigens ausgesprochen werden, daß jener Anstieg zu den Allgemeinbegriffen nurgends als solcher vollzogen ist, wie das denn auch der Dichtung unangemessen wäre; daß die Vorsehung nicht demonstriert wird, sondern als Sinngebung der Schicksale in den dichterischen Mikrokosmen gegenwärtig ist. Wo die dichterische Kombinatorik einen Aufblick dorthin eröffnet, da erreicht dann die Dichtung meist einen entspannenden Höhepunkt, mag nun in Avancinis "Joseph" die Providentia als Figur eingeführt sein, mag Rettenbacher seinen "Atys" mit den Versen schließen· "Das Fatum siegt mit unbeweglichem Gesetz, / Und kein Erbarmen hilft dem Elend Sterblicher", mag Anton Ulrich sagen lassen, daß "wir nicht unserer Sinnen und des Willens Gebieter sind, sondern nach dem Willen des Himmels uns lenken und annehmen müssen, was der über uns beschlossen und versehen hat", mag Lohenstein hymnisch feiern: "O anbetungs-

wirdiges Verhängnis! Wie töricht opfern die Menschen der Tugend und dem Glücke! Deine unerforschliche Weisheit teilt allein Siegeskranze aus und gebieret Schoßkinder des Glückes. Wir elende Menschen können ja wohl den ersten Abriß eines Gebäudes entwerfen, nimmermehr aber selbst ausbauen. wenn die göttliche Vorsehung nicht den ersten Grundstein legt." Das alles sind zentrale Stellen im Aufbau der Werke. Aber sie lassen sich nicht angemessen interpretieren mit den neuzeitlichen Begriffen des Fatalismus, der strafenden und belohnenden Vor-



168. Titelkupfer von Hallmanns Schauspielen. Breslau, o. J.

sehung, des immanenten Schicksals, wie das für Lohenstein die vielfach verdienstliche Arbeit von L. Laporte (1927) versucht. Man muß erkennen, daß hier die noch nicht durch Chr. Wolff abgeflachte, barocke Unendlichkeitsfrage der Leibnizschen Theodizee umkreist wird, dichterisch umkreist wird, und daß dies "Fatum" in den individuell verschiedenen Auffassungen doch dem Relationsgewebe der einen Welt zugehört, die als monadologische Begriffskombinatorik gesehen und "verfertigt" wird.

Von hier aus zeigt sich noch einmal, wie Zesens unkombinatorischer, innerseelisch zentrierter Liebesroman "Rosemund" in seiner Zeit exzentrisch steht, wie er für sie im Wortsinn eine Entgleisung und für die Folgezeit ein Vorklang ist Ganz ohne Fortführung ist die dort angebahnte Wendung nicht geblieben Kındermanns "Unglückselige Nisette" (1660), die sich die "Argenis" und Desmarets "Ariana" zunutze macht und wahrscheinlich fur einige Motiviormungen des "Simplizissimus" Anregungen gegeben hat, und noch mehr die anonyme "Unglückselige Liebes- und Lebensgeschichte des Don Francesco und Angelica" (1667) wollen ersichtlich Seelenschicksal episch gestalten. Aber aus dieser Bewegung sind keine Werke hervorgetrieben, in denen eine Dominante des Zeitalters ragend erschiene. Der literarhistorische Ertrag besteht in der sprachlichen Durchbildung des Erzählstils Der strenge, sachliche Einsatz der "Argenis": "Die Welt hatte Rom noch nicht angebetet und das Meer war der Tiber noch nicht gehorsam, als ein fremdes Schiff ... ist nicht nur ins Persönliche gewendet, sondern auch bauschig aufgeschwellt, wenn "Don Francesco" beginnt: "Der erzurnete Himmel gabe den Weltkindern durch die finstere Bewölkung, sansenden Winde und erschrecklichen Donner-Blitze seinen Grimm gnugsam zu verstehen, als eben der hochbetrübte Don Francesco . . " Und eben solche stilistischen Vorgänge werden von der führenden Zeitliteratur aufgenommen. Auch der Schäferroman, der doch bis zum Ausgang des Jahrhunderts eifrig gepflegt wird. kann wegen seines unverbindlich privaten, unpolitischen Charakters nur als ein Seitentrieb gelten, in dem gewisse Stilmittel zur besonderen Ausbildung kommen. An geistiger Intensität wie an gehaltdurchdrungener Stilweite kann er es nicht mit der monadologisch-kombinatorischen Dichtung aufnehmen, die mit repräsentativer Verpflichtung und offentlichem Auspruch auftritt und gehört wird. Die intuitionistischen Bestände des spiritualistischen und die sachanschaulich erbaulichen des katholischen geistlichen Schriftums, das in der zweiten Jahrhunderthälfte reich bluht, werden in dies weit ausladende Gefuge eingebaut der eigentliche Stoff aber, in dem das Relationsgewebe zur Erscheinung gebracht wird, ist "Geschichte".

Damit ist schon gesagt, daß die barockzeitliche Auffassung von der Geschichte etwas underes auffaßt als die nachherdersche Nur das für die Großdichtung der Zeit Wichtigste ei kurz angedeutet. Geschichte ist hier die spezifische menschliche Daseinsweise. Sie ist lie Ebene, in der die Menschen auf Erden innerhalb ihrer Seinskombinationen wirklich sind. and die Menschen sind durch Verstand, Willen und Passionen diese wirklichen Menschen. vas ist eine der humanistischen Komponenten dieses Geschichtsbildes Aber der Barockumanismus ist entscheidend höfisch bestimmt Das macht sich in dem Auswahlsystem des nenschlich Belangvollen entscheidend geltend. Der Mensch ist geschichtlich um so belangoller, je höher er in der höfischen Stufenordnung gestellt ist. Und erganzend; die einzelnen Relationssysteme werden durch ihren höfischen Herrscher 1eprasentiert. Insofern hier aber Seschichte die Geschichte nicht von großen Personlichkerten, nicht von Gemeinschaftsrganismen, sondern von Kombinationssystemen staatlicher Art 1st, versteht sie sich als Gechichte repräsentativer absolutistischer Herrscher. Die staatliche Orientierung spielt schon n der Reichsbegeisterung des Humanismus um 1500 eine große Rolle. In der Kombinatorik ler absolutistischen Höfe, der innen- und außenpolitischen, hat sie ihre barocke Durchformung erfahren. Wird nun so die Geschichte wesentlich als Staatengeschichte gesehen, so erschemt weiter als ihr "Eigentliches" die Fortunabestummtheit. Der jähe und trotz aller Berechnung uicht berechenbare Wandel der Kombinationen, von dieser Zeit mit schaudernder Verehrung lurchgelebt, ist damit gedeutet als übermenschliche Fugung. Hier ist denn die Stelle, wo lie Profangeschichte zu einer Art Heilsgeschichte wird durch das Pathos des heroischen Moralismus. Die Geschichte der Kombinationssysteme läuft in unabsehbaren Abfolgen von Umgruppierungen ab; fast ein Kaleidoskop, das die Hand der Fortuna schuttelt. Für jeden einzelnen aber bedeutet jede Konstellation das unentrinnbare Gebot zur Entscheidung, und nicht auf deren Erfolg für die weiteren Konstellationen innerhalb der "Geschichte" kommt es dabei für den einzelnen an, sondern auf den unentrinnbaren ewigen Lohn, der in der geschichtstranszendenten Wirklichkeit der ewigen und absoluten Gesetze den richtigen und falschen Entscheidungen zuteil wird. Dies "Wesen" der Geschichte aber ist dasselbe in jedem Raum, wo es Geschichte gibt, und zu allen "Zeiten". Nicht nur Kostüm und Sprechweise der verschiedenen Länder und Zeitalter verschwinden davor ins Belanglose. Auch die Ausprägungen der epochalen Geistigkeiten, der verschiedenen geistesgeschichtlichen Strukturen werden dariber zum unwesentlichen "Kostim", das nicht nur vernachlassigt werden darf, sondern gerade sinngemaß abgestreift wird. Die humanistische Auffassung der Geschichte als "Exempel"sammlung erfährt hier ihre großartig zusammenschauende Vollendung: das nach allen Seiten hin unabsehbare Meer der Fortunakombinationen zeitigt - dies eben ist sein "Geschichtliches" — unaufhorlich "Exempel" der Relationssystematik, deren endlose Zahl die Menschengeschichte erschöpft. Es zeitigt damit die unendliche Zahl von "Exempeln" für die richtige oder falsche Entscheidung, in der sich die menschliche Heilsgeschichte erschöpft. In all den Zahllosigkeiten aber erscheint doch immer das eine Wesentliche der Geschichte: die Entscheidung, die der Mensch in der Erschutterung der Fortunazeit uber Zeit und Raum hinaus trifft. Die Geschichte ist hier also nicht als Wachsen oder Fließen aufgefaßt, sondern als ununterbrochene Abfolge von beispielhaften Eruptionen, in denen die Zeit wirklich wird. Indem sie aber wirklich wird nur als "Schauplatz" von Entscheidungen über Zeitloses, ist sie selbst ein mit Schaudern zu verehrendes Exempel für den höftschen Menschen dieser Zeit,

der sich als vergänglichen Leib und zeitlosen Geist weiß, und für die Providentia, das "Verhängnis", das aus dem Ewigen in die Zeit herrscht.

Innerhalb dieses Schemas besteht eine Fuille von verschiedenen Auffassungsmöglichkeiten, je nachdem das Zeitliche oder das Zeitlose mehr im Vordergrund erscheint, die Fortuna eingeordnet ist, die Kombinatorik weit gespannt oder zusammengedrängt wird, das Relationsgewebe oder die Monade im Brennpunkt steht, Verstand oder Wille oder Passion die stärkste Entscheidungskraft hat. Das Bestimmende bleibt immer jenes Empordenken vom vergänglichen Einzel, fall" zum unverganglichen und allgemeinen Moralbegriff. So verketten sich hier Voluntarismus und Polyhistorismus der Zeit. Aber der grenzenlose Trieb nach Tatsachenwissen bleibt nicht sinnblind. Nur wird der Sinn nicht in der zeitlichen Entfaltung von Strukturzusammenhängen gesucht, sondern in den jeweiligen Zuständen der Relationsgewebe, in ihrer Umgruppierung von Augenblick zu Augenblick und ihrer Habe an moralischen Möglichkeiten. Geschichte als überzeitlichen Mythus zu verstehn, das steht also trotz aller wesentlichen Verschiedenheit in einer gewissen funktionellen Entsprechung zu dem Barockwillen, Geschichte als außerzeitliche Kombinatorik zu erfassen.

Die Großdichtungen der deutschen Spatbarockliteratur sind ganz überwiegend Geschichtsdichtungen im Sinn solcher eingedeuteten oder verfertigten Kombinatorik. Wichtige Unterschiede von der neuzeitlichen Dichtung lassen sich dorther verstehn; nicht nur im Gehalt. sondern auch in der Gestalt. Vor allem spiegelt der Stil des Gesamtaufbaus den Momentanismus, um nicht zu sagen Vulkanismus, dieser Geschichtssicht ım Zeitlich-Faktischen und ihren Moralismus im Zeitlos-Sinngebenden. Psychologische Motivation kann hier nur eine Nebenrolle spielen. Die atemraubende Jagd der wechselnden Ereignisse und der oft wie endlos anmutende Ablauf der Ereignisreihen, das ist der Stil einer Geschichtsdichtung, die eben in der Geschichtsdichtung Menschheitsdichtung geben will und die von der Hand der Fortuna die Geschichte gezeitigt sieht. Die verwickelte, oft mit Fleiß als Denkaufgabe hergestellte Geschehnisfügung entspricht nicht nur dem, auf den ersten Blick unentwirrbaren, Fortunaspiel, sondern damit zugleich auch dem mathematischen Zug dieser Geschichtskombinatorik und sohin weiter dem beherrschenden Intellektualismus der Zeitspanne. Die Geschichte ist von ihm so gesehen, daß sich in ihrer Verdichtung der "Witz" des Dichters und in deren Aufnahme der rätsellosende, geistreiche Verkettungen durchblickende Verstand des Lesers bewähren kann. Die "Stimmung" des zeitlichen Bereichs ist dadurch in der Abfolge der Geschehnisse vornehmlich verankert, und weniger mit dem Gemüt als mit dem Intellekt kann sie erfahren werden. Eine andere Art "Stimmung" liegt in dem Bereich, wo Zeitloses und Zeitliches ineinander überspringen, in den "Geschichten" der moralischen Entscheidungen. Hier ist erlebendes Nachfuhlen gefordert. Beiderorts aber muß Pathos den Stil prägen, im ungeheuren Fortunareich der sinnlichen und doch als Kombinationenfolge erkennbaren Wirklichkeit wie im spirituellen Reich der moralischen Verantwortung, im nun absolutistisch verstandenen "Gottesstaat". Das Jähe und Wuchtige, das Überspannte, der Zug nach Unendlichkeit, das Bedürfnis, Letztes und Tiefstes aus den Dingen herauszuholen, das Walzels Aufsatz "Barockstil bei Klopstock" als bestimmend für den Stil herausgestellt und an Eigenheiten des Wortausdrucks im einzelnen dargetan hat, ist solchen Beständen der barockzeitlichen Geschichtsdichtung einsichtig zugeordnet. Aber auch der Grund für die Restbindungen barockstilhafter Gelöstheit in der barockzeitlichen Dichtung erhellt daraus. Beides versteht sich als stilistische Ausprägung der Fortunakategorie. In ihr ist eine horizontal gerichtete, in sich ziellose Dynamik verkoppelt mit einer vertikal gerichteten Teleologie, ein eruptiver in sich zielloser Vitalismus mit einem statischen, auf absolute Richtigkeit zielenden Rationalismus. Das geoffnete Nacheinander der Kombinationen innerhalb der bloßen Zeitlichkeit wird sinnvoll erst in der bewußten Zusammenfassung des Einzelnen auf das außerzeitliche Gericht hin. Die feine Beobachtung Walzels, daß sich bei Gryphius das Barockstulhafte weniger im Aufbau der Trauerspiele, der Sonette auswirkt als in der Wortwahl, gibt ein lehrreiches Beispiel fur die zwiegesichtige Stilart an die Hand, wie sie zu solcher Verkoppelung im Sachlichen gehört. Und gerade diese Verkoppelung ist wohl ausschlaggebend fur die Geistigkeit des Zeitalters, das den Namen Barock bekommen hat (vgl. S. 2f.). In einem aber bedingt die Verkoppelung für den Aufbau der spätbarocken Dichtungen eindeutig barockstilhaften Zug: in der Verlegung des Schwerpunkts ans Ende, in der diagonalen Bewegtheit nach oben hin, gleichsam als einer Resultante aus den horizontalen und vertikalen Kräften.

Schon bei der Betrachtung des Bidermannschen Schaffens war davon zu reden Auch in Barclay-Opitzens Argenis macht es sich entscheidend geltend. Der Grundriß, den "Belisarius" und "Argenis" vorgeformt hatten, der in den Trauerspielen von Gryphius, Masen und dem frühen Avancini, in den verschiedenen Romanibersetzungen aus dem Italienischen und Französischen bereichert worden war, er liegt in bauschigen Abwandlungen auch noch den Geschichtsromanen und Geschichtsdramen zugrunde, in denen die spätbarocke Großdichtung sich vollendet. In dem geistigen Raum, den sie abmißt, hat die spätbarocke Gesellschaftslyrik ihre Stelle. Das Absinkegut dieses Kreises, die galanten und geographischen Romane Happels († 1690), die pikanten Gegenwartsromane der Hunold und Bohse, der schon im Gefolge von Fénélons "Telemach" (vgl. Neuberts Darstellung in diesem Handbuch S 345ff) den Sentimentalismus fordert mit seinem "Getreuen Hofmeister adeliger und burgerlicher Jugend" (1705), sie kommen doch nicht ganz aus diesem Kraftfeld hmaus. Man hat diese absinkenden Erzeugmsse wegen der Annaherung an unmittelbare Wiedergabe der Gegenwart und wegen Umstellung der Psychologie als eine Art "Fortschritt" bezeichnet und damit wirklich "Schritte" aufgefaßt, die vom Kristallisationspunkt der barockzeitlichen Dichtung fortfuhren. Aber selbst bei den großen vorzeitigen Neuerern Grimmelshausen und Weise, die mit ganz anderer triebhafter Kraft schon in gleicher Richtung schreiten, ist jener Grundriß nicht völlig überwunden. Dabei schaffen beide in der Zeit der spätbarocken Dichtungsblute; gleichzeitig mit Rettenbacher, dem späten Avancini und Lohenstein, dem beginnenden Anton Ulrach

Im Jahre 1659 erscheint der erste Roman Buchholtzens, und Avancinis "Pietas victrix" wird zur Kaiserfeier in Wien aufgeführt. Damit hebt sich die Endphase des deutschen Barockzeitalters heraus.

"Herkules und Valiska" ist freilich noch kein durchgeformtes "Geschichtgedicht" Die intellektuelle Bewaltigung der Massen gelang dem geistlichen Verfasser nicht recht. Die breite Schwerfalligkeit im einzelnen und im ganzen zeigt unverkennbare Ruckstände der deutschen Bürgerrenaissance, und in den unmittelbar erbaulichen Partien schwingt etwas vom heraufziehenden Pietismus, der den heroischen Glanz des hofisch-hunanistischen, mehr mittelbar seelsorgerischen Moralismus verschleiert. Auch die verwickelte Fugung der Geschehnisse mit Namenwechsel, Entführungen und Verkleidungen wird über die reihende Art hinaus doch nicht recht geistreiche Kombination. Aber bis zu einem gewissen Grad vermag der predigende Verfasser doch, Amadis-Taten und Theagenes-Irrfahrten in einen geschichtlichen Raum, den Sturz des Arsacklenreichs durch die Sassaniden wahrend der Regierungszert des romischen Kassers Alexander Severus, hineutzusehen. In den Schicksalen seiner Helden, des deutschen Großfursten Herkules, des Bohmenkonigs Ladisia und ihrer Schwestern Klara und Valiska, erscheint etwas wie Repräsentation von Staatengeschichte, freilich unscharf gefaßt und von fabulierten Abenteuern uberwuchert. Gegenüber der "Argenis", die als geschlossenes Kunstgewebe unvergleichlich überlegen 1st, brungt Buchholtz doch ippugeres Ausbreiten von "Fällen", bewegteres Durcheilen weiter Räume Nur daß ihm daruber die strenge Bestimmtheit des geistigen Gerüsts aus den Fugen geht Noch schwächer ist Buchholtzens zweiter Roman, "Herkuliskus und Herkuladisla" (1665); in allem, worauf es ankommt, ein Abklatsch des ersten Nicht als kunstlerische Leistung, sondern als Träger der Tendenzen, die weiterhin die Romangattung zu spätbarocken Formen verwirklichen, verdient dieser erste eigenständig deutsche Geschichtsroman Beachtung

Avancinis "Pietas victrix" ist ein Musterbeispiel habsburgisch-höfischer Repräsentationskunst, von dem Einleitungsmonolog Constantins an, der die Funktion des wurdigen Herrschers rhetorisch bestimmt und feiert — "Er, der im Purpur thront, / Des Erdglucks Norm, Mitregent ist er Gottes, / Des Weltregenten, der zum Blitz nur greift, / Der durch Kometen Erdverderben rustet, / Nur wenn Verderb des öffentlichen Wohls es fordert" —, bis zum festlichen Kronungsakt der Schlußszene — "Errungner Siege erste Frucht

ist diese, Gott/Festlich zu huldigen; zweite ist des Volkes Heil, / Die dritte endlich herrschenden Geschlechtes Ehre", In dem weltgeschichtlichen Kampf Konstantins d. Gr mit Maxentius um das Romische Reich ist hier von einem führenden Dramatiker des legitumistischen Barockkatholizismus das abendlandische Relationsgewebe gesehen, in dem die historischmoralische "Richtigkeit" des habsburgischen Kaisertums sich disputatorisch agieren läßt. Aber Disputation, rhetorische Wortkunst ist hier nicht wie bei Bidermann der dramatische Nerv. Dort preßt sich die ungeheure Vorkriegsspannung in die Sprechformulierung der begrifflich gefaßten Gegen-



169 Kupferstich aus Avancinis "Pietas victrix". Wien 1659.

sätze, und drohendes Helldunkel umschauert den Weg zur Entscheidung Die "Pietas victrix" ist keine Tragödie. Im Konstantinusstoff findet die Habsburgerzeit das Grundgesetz ihres Geschichtsglaubens leuchten, den Sieg des kirchentreuen Herrschers über alle feindlichen Gewalten Aus dem Vatikan, wo 1484 ein "Constantinus" gespielt wurde, war der Stoff in die humanistische Dramatik eingegangen. Das München der neuen katholischen Aktion hatte 1574 einen "Constantinus Magnus" von G. Agricola S. J. spielen sehen. Weiter wissen wir von Spielen über diesen Stoff in Prag 1617 und 1627, wohl auch Luzern 1635, Burghausen 1655 Avancıni hat altere Bearbeitungen für das 1650 erbante, bühnentechnisch glänzend ausgestattete Wiener Jesuitentheater zugerüstet. Die Behauptung, er lasse das Wort ganz im Prunk der Schaustellung untergehn, ist doch wohl nicht aufrechtzuerhalten. Was die Veroperung des barocken Humanistendramas anbahnt, das läßt sich an Hallmann beobachten, der im Sprachlichen zwar nicht von Lohenstein loskommt, aber die Hochpunkte in "Ballette" und arienhafte Lyrismen verlegt. Avancinis Pietasspiel mit seinen rund 3000 Versen ist durchaus das Werk eines wortmächtigen Humanisten, der ja auch als Dichter höfischer Oden Bedeutendes geleistet hat Aber die Disputatorik hat sich ihm mit den dramatischen Konflikten gegenüber Bidermann entspannt unter der triumphierenden Gewißheit des: Pietas victrix! Nicht Comicotragodie gibt er, sondern Festspiel, und der rauschende Glanz des neu gesicherten Berockkatholizismus breitet sich aus. Gleich der Eingang des Constantindramas erhellt das: eine "stumme Szene", in der ein Traum dem Kaiser seinen künftigen Triumphzug durch Rom zeigt. Dem Erwachten nahen in der zweiten Szene die Heiligen Petrus und Paulus und verheißen ihm den Sieg über Maxentius. Wie da Rede und Disput in verheißungsvollem Glanz stehn, wie sie durchbrochen werden vom Gesang der Himmelsschar, dem Gefolge der Heiligen, das ist bedeutsam für die Anlage des ganzen Stücks. Nach diesem Eingang mogen die Gegenszenen um den tyrannischen und gottlosen Maxentius noch so finster drohen, mögen sie zauberische und teuflische Machte in strenger Wortschlacht und erstaunender Inszenierungskunst gegen Constantin heraufführen: im Grunde ist der Sieg schon vor der Schlacht nicht zweiselhaft, und nicht im Kampf liegt das Dramatische, sondern im Durchbrechen des Glanzes durch die Wolken, ein Vorgang, der denn mit Worten, Musik und Theatermaschinerie zur Darstellung gebracht wird. Mit Recht hat Walzel (a O) auf den "Unterschied zwischen reformatorischer Abkehr von dem Schönen der Sinnenwelt und katholischer Freude an diesem Schönen" in der Barockliteratur hingewiesen und etwas von dem Trennenden zwischen Gryphius und Calderon auch darin gefunden. In der Tat zeigen die Spiele Avancinis gerade gegenüber Gryphs Tragodien eine vielleicht verblüffende Aufgeschlossenheit für die repräsentative Schönheit des Irdischen. Sie wird freilich von strenger Aszese in Zucht gehalten, und den voluntaristischrationalistischen Unterhau zeigt unverbrämt des Spieldichters noch heute verbreitetes Betrachtungsbuch , Vita et doctrina Jesu Christi" (1665). Der Glaube an die Pietas victrix schon auf Erden ist das Verbindende. und Sieg bedeutet hier Recht zur Herrschaft im Verfolg der Standestugenden, nicht Recht zum Genuß Auf den geht vielmehr der Tyrann aus, der gerade als solcher zur endlichen Niederlage verurteilt ist. Schon sagt Walzel: "Angelus Silesius bejaht das Diesseits, soweit der Neuplatonismus, zugleich Fuhrer von der Erscheinungswelt zu Gott hin und Verklarer dieser gottlich durchgeistigten Welt, dem Diesseits Weihe schenkt", und er berührt Entsprechendes bei J. Böhme, stellt die "gnostische Entwertung der Sinnenwelt hei Gryphius" dem gegenüber Entscheidende Sonderungen sind damit geltend gemacht. Wenn Avancını trotzdem keineswegs mit Bohme in der Art der "Weltfreude" gleichgeordnet ist, so hat doch für ihn dei Suarezismus eine ähnliche Bedeutung wie der Neuplatonismus für Angelus Silesius Die Entspannung aber seiner rauschenden, um nicht zu sagen rauschhaften Kunst von der Comicotragodie zum Festspiel ist eingebettet in einen Optimismus, der an die nahende Aufklarung anklingt und der das geheimmsvoll mittelbare Walten der Vorsehung in der Fortuna versteht als eine Art prästabilierte Harmonie zwischen "richtigem" Leben und irdischem Erfolg. So kundigt sich eine Abflachung des Intellektualismus an, gerade indem die repräsentative Funktion des Werks auf die im Helldunkel des Gegeneinander verherrlichende Festlichkeit gerichtet wird. Das spiegelt sich in der unproblematischen Sicherheit der bald bauschigen, bald knapp gedrängten Sprache, während die Gesamtanlage unverkennbar hochbarocken Stil zeigt. Nicht ganz unverwandt ist die Struktur der italienischen Opern, die mit ihrer Sinnenfreudigkeit jetzt, vornehmlich uber die großen katholischen Höfe, nach Deutschland dringen. Das Kombinationsgewebe muß da schon der Gattungsbedingungen wegen vereinfacht werden. Aber daß man für diese Bedingungen jetzt aufnahmelustig war, ist damit nicht erklart. Der Tugendsieg im Liebesfeld bestimmt auch hier weitgehend den Grundriß bis zu Mozart hin, wie er fur die zahlreiche Jesuitendramatik noch der Aufklarungszeit, bis zur Aufhebung des Ordens 1773, maßgebend bleibt. Wieweit es sich bei diesen Abwandlungen um wechselweise Einflüsse, um gemeinsame "Quellen" un Zeitgest, um soziologische Kraftfelder handelt, das ist noch völlig ungeklärt

Avancinis siegsicherer Moralismus ist innerhalb des reichen Wiener Kunstlebens der Zeit das repräsentative Theaten des Hofs, der den Dreißigjährigen Krieg trotz Frankreich und Schweden überstanden, der für das eigene Gebiet das Alleinrecht seiner Kirche erhalten hat und sich nun anschickt, den Türken vom christlichen Abendland abzudämmen. Lohenstein atmet im weiteren Raum dieses Hofs die gleiche Luft als Neuadliger und protestantischer Stadtpolitiker, und seine Dramen, deren Haupt- und Mittelgruppe während der sechziger Jahre entsteht, sind nicht Festspiele, sondern Trauerspiele, aber wie die Großwerke Avancinis Aktionen geschichtlicher Kombinatorik im Stoff des altromischen Staats: zermalmender Triumph Roms in den todreifen Grenzreichen Agypten ("Cleopatra") und Nordafrika ("Sophonisbe"), verpestende Zersetzung im Innersten des römischen Reichs, des neronischen Hofs ("Agrippina", "Epicharis").

Die Greuelrhetorik und Marterszenik in den Neio-Dramen ist mit ihrer Grausamkeitswollust besonders sinnfällig und wohl deshalb schlagwortmäßig bekannt Im Bereich der hochbarocken Geschichtsdichtung aber bezeichnet sie doch nur den Ausschnitt aus dem Fortunastaat, der hier vornehmlich zur Sicht kommt Denn auch Lohensteins Welt ist dadurch bestimmt, daß sie aus geschichtlichen "Exempeln" für die menschliche "Monadologie" besteht. Wahrend jedoch Avancıni eine dunkle Grundspannung zwischen den barocken Kraftfeldern erhellt und vereinfacht, indem er das übernatürliche Gericht als belohnende Vorsehung fast ummttelbar mit dem Nachemander der naturlichen Geschichte verkoppelt, hat Lohenstem in den Werken dieser Gruppe die Vorsehung so weit abgeruckt, daß die Spannung fast aufgehoben ist. Dafur steigert er die Kräfte des natürlichen Relationsgewebes bis zum außersten, beschleunigt er das Zeitmaß des kaleidoskopischen Stellungswechsels in gleichem Maß und bringt dadurch in seinem dramatischen Raum jenen Spannungsverlust ein Ja noch mehr: in der nur mehr raum-zeitlichen Erstreckung dieser Welt, in deren Kräftetoben nun auch die zeitlosen Moralgesetze zuweilen einzugehn und sich zu subjektivieren scheinen, kann jene Spannung zwischen Tugendwillen, Gluckswillen und Fortunamacht um so sinnfälliger wirken. Als fande der an Unendlichkeitsmaße gewöhnte Tatwille nicht Raum genug, schlägt er oft ersichtlich zurück m die "Helden" und läßt die Ausbruche der Entscheidungen sich so überstürzen, daß sie emander ersticken, bis Fortuna die endgiltige Konstellation heranführt, den unentrinnbaren Tod, der zur endgiltigen Ent-





scheidung führt, nicht weil er die höchste, wesentlichste Entscheidung heraufhebt, sondern weil er die Moglichkeit weiterer Entscheidungen endet. Hier wirkt dann die "Kälte, die nach tiefster Erregung den letzten Entschluß bestimmt" (Walzels anschließende Darstellung S. 11) Das Wertmaß fur diese Entscheidung ist nicht mehr die "Richtigkeit", wie noch durchaus bei Gryphius und selbstverständlich auch bei Avancini, sondern der heroische Grad des Willensakts Cleopatra und Sophonisbe werden "groß" durch "den Großmut", mit dem sie sich den Tod geben, um schimpflichem Leben zu entgehen. Und Großmut ist nicht großzugige starke Güte, sondern ein Stolz, der für die Wahrung der zugeborenen ständischen und menschlichen Ansprüche die Lust und gegebenenfalls das



170. Titelkupfer in Lohensteins "Cleopatra". Breslau 1680.

Leben opfert Im Zusammenwirken höfischer und stoischer Ideen wandelt sich also das Bild des christlichen Humanismus vom großen Menschen und schließt sich gegen das Reich der absoluten Moralgesetze ab. Ein Wort Scipios aus der "Sophonisbe" zeigt von etwas anderer Seite den gleichen Vorgang: "Ich bin ein Mensch wie du, doch der Begierden Herr" Für den christlichen Barockhumanismus ist der Mensch gerade daduich Mensch, daß er der Begierden Herr ist. Hier 1st er trotz seines Menschseins Herr der Begierden; in der Tat eine grundstürzende Gewichtsverlagerung. Der Glaube an absolute Werte zieht sich aufs Asthetische zurück: "Der Rose bleibt ihr Wert, entseelt sie einen gleich", damit reckt Masinissa in dem aufwühlenden und rational hochgespitzten Gespräch mit Scipio die amoralische dustere Schönheit Sophonisbes, von der er glüht, über alle süttlichen und politischen Verunglimpfungen des Römers empor, um freilich am Ende den Besitz der Schönheit im Kampf von "Begierden und Vernunft" dem Ehrgeiz zu opfern. Mit dem neuen Bild der Große ist eine weitergreifende Abschließung gegen das Reich absoluter und transzendenter Werte verbunden. Das Schwarz-Weiß, Hell-Dunkel der repräsentativen Personen deckt sich nicht mehr mit moralischem Wert und Unwert. Scipio wie Masinissa, Antonius wie Augustus haben von sich aus recht; selbst von Nero gilt das schon in einigem Umfang, von Cleopatra, Sophonisbe, Agrippina, Epicharis in noch höherem Maß. Das ist allerdings noch nicht immanente Tragik, wie sie wenig später in Weises unbegreiflich früher Komödie der sozialen Revolutionstragik "Masaniello" (1682), schwächer ausgeprägt in dessen psychologischem Problemspiel "Die unvergnugte Seele" (1688) aufzuspringen scheint. Bei Lohenstein ist kein Ort für das "Tragische" im neuseitlichen Sinn Tragisch ist ihm mit der Barockpoetik das Höfische als das geschichtlich Belangvolle, ist ihm das beispielhafte geschichtliche Beziehungsgewebe. Aber er sieht es nicht als bestimmt durch moralische Teleologie, sondern als ratseldunkle eigengesetzliche Tatsächlichkeit. Dieser "Positivismus" ist offenber der Boden, aus dem sich seine an Paroxysmus streifende Stilgebung des Sinnenfälligen genährt hat. Die kombinatorische Phantasie durchzuckt Raum und Zeit und läßt nachste und fernste Beziehungen an similich Gegebenem aufblitzen, sodaß zuweilen Zeile um Zeile der Alexandriner-Disputationen nicht die umstrittene Sache nennt, sondern Erscheinungen, die sich im Medium der Sinnengegebenheiten jener Sache zuprätzen assen; auch dies wohl ein Vorgang, der durch die neu abgegrenzte Raum-Zeitlichkeit mitbedingt ist. Und der "Positivismus" trägt auch die neue Relativierung des moralischen Rechts. Im geschichtlichen Gewebe kommt es "faktisch" zu solchen und solchen vernichtenden Konstellationen. Über ein Ziel, das



171. Kupferstich aus W. H v Hohenberg "Der habsburgische Ottobert". 1664

die "Vorsehung" damit uber Raum-Zeit hınaus verfolgen mag. sagen und begrunden die verschiedenen "Reprasentanten" verschiedenes - man hat hier eine letzte Folgerung aus der Disputatorik -, aber einsichtig hebt sich aus dem Wirbel des Nacheinander nur der asthetische Wert der "großen" Tat heraus. Statt der geschichtstranszendenten Teleologie konstruiert dieser Blick eine übergreifende Zielstrebigkeit innerhalb des Nacheinander Wie sich im Toben der Monadenkrafte nach innen und außen, gegen sich selbst und gegen die andern, unbeirrbar die weiten Schritte des beispielhaften Romerstaats vollziehen, das ist der große und bannende Atemzug dieser geschichtlichen Trauerspiele Wenn un 4. Akt der "Cleopatra" Augustus, im 4. Akt der "Sophonisbe" Scipio endlich leibhaft auf die Buhne treten und sich den Leidenschaftsbundeln gegenuberstellen, dann scheint einen Augenblick der Gang der Weltgeschichte zu stocken, eh ihr Vollzieher ohne Gluck und Leid. ohne Haß und Liebe, aber mit grauenerregender Klugheit und Unwiderstehlichkeit über die sich Windenden und Bäumenden. Kirrenden, Beschworenden und Emporten hinschreitet, die durch Untergang dem Kombinationswandel zu dienen haben und deren Autonomie nur die Wahl zwischen den Formen des Untergangs bleibt und die Selbsterhebung ins freie Reich des Asthetischen durch die große Tat Als Ziel der Wandlungen erscheint nun, wieder ganz "positivistisch", die gegenwärtige Kombination, die glorreiche Herrschaft Habsburgs. Da berühren sich Avancini und Lohenstein greifbar, wenn in der "Pietas victrix" die hl. Helena verkundet, wie die Krone Konstantins auf die Habsburger, auf Leopold übergehn werde, und Sophonisbe im Tempel der Sonne und des Monds den Sturz Karthagos, ja ganz Afrikas unter Roms Siegeswagen und den Gang der Geschichte bis zu Leopold hin durch Didos Geist erfahrt. Die dramatische Hoch-

spannung des Lohensteinschen, Spiels" geht von der Antithetik des einzelnen Alexandriners, der kaum je sonst so zum Bersten mit Sprengstoff gefullt und doch zusammengehalten ist — ein Abbild der dramatischen Spannung, die in diesem Geschichtsbild jedem Augenblick innewohnt — durch sich erweiternde Kreise zur stichomytischen Disputation, zum Kaleidoskopwechsel innerhalb der Szenen, zum jähen "Gluckswechsel" der Szenenfolge mit ihrem blendenden Helldunkel, zur Spannung zwischen den Einzelkraften mit ihrem steten Richtungswechsel und der schaudererregenden Ruhe der verhängnisschwangeren Ganzheiten Noch die Geschichtstragik eines Hebbel hat der Eingangsvision der "Cleopatra" an Weite und dunkler Abgründigkeit der Beschwörung von Zeitenwandel nichts gegenüberzustellen, wenn Anton beginnt:

Kehrt Rom den heiligen Nil nun in ein rotes Meer? Fleußt nichts als Birgerblut statt fruchtbar'n Wassers her, Womit die Tiber wird ersäuft, der Phrat beflecket? Die Grenz' ist der Natur, der See ihr Ziel gestecket, Der Schatten mißt die Nacht, das Sonnenlicht den Tag, Nichts aber den August.

Das Pathos weitfaltigen Schwungs und knappwichtiger Pointe ist die sinnlich-sprachliche Stilgestalt der von Lohen-tein gestalteten Wirklichkeit. Sie ist von einer Schweise aufgefaßt, der sich die Geschichte repräsentiererer Staatseinheiten durch die Geschicke repräsentierender Monaden vollzieht, der das Mysterium der Tatsachlichkeit letzte Wirklichkeit ist. Und noch der vielberufene Polyhistorismus des Dichters gehört diesem Positivismus an: die im dramatischen Wortkampf verwebten, "Tatsachen" werden in den Anmerkungen als geschichtliche Fakta belegt. Die Anmerkungen geben dabei allerdings eine sinnfremde Faktensammlung, und nicht in ihnen, sondern in den Dichtungen muß das Geschichtsverstehen Lohensteins gesucht werden. Polylistorismus und Geschichtskombinatorik sind ihm, sind der Zeitspanne des Spatbarock zusammengehorig

Von Avancini werden in diesem Jahrzehnt aufgeführt in Passau "Connubium meriti et honoris sive Evergetes et Endoxa" (1665), "Dei bonitas de humana pertinacia victrix sive Alphonsus X." (1666), in Wien zur Hochzeit des Kaisers Leopold mit Margarete von Spanien das an allegorischen Zwischenspielen reiche Peststuck "Fides conjugalis sive Ansberta sui conjugis Bertulfi e dura captivitate liberatrix" (1667). Es sind, wie schon die Titel zeigen, alles Abwandlungen der Pietas-victrix-Idee. Bemerkenswert für die Haltung gegenüber der Theodizee-Frage ist die Form, die der Vermessenheit des Alphonsus gegeben wird; er "wagt zu meinen und auszusprechen: wenn er selbst bei der Erschaffung der Welt Ratgeber bei Gott gewesen wäre, würde manches besser geordnet worden sein".

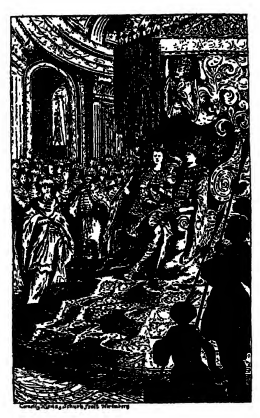
Neben Lohensteins und Avancaus Dramen geht in den sechziger Jahren aus dem habsburgischen Kulturkreis der erste und einzige Versuch eines umfassenden höfisch-historischen Versepos hervor, den das Zeitalter unternimmt - der "Große Wittekind", den der Hamburger Postel um 1700 schrieb, gehört schon zum absinkenden Nachbarock Niederdeutschlands und in die Welt Happels und der Hamburger Oper, Es ist der "Habspurgische Ottobert" des osterreichischen lutherischen Adligen W. H. v. Hohenberg, dessen 36 Bücher in 3 Teilen 1664 zu Erfurt erschienen; ein kühner und gewaltiger Entwurf, in dem ähnlich wie bei Buchholtz amadisische und heliodorsche Bestände zusammengeschweißt und umgebildet werden Liebesgeschichte und Staatengeschichte sind verwoben, und ein strengerer Hofglanz als bei Buchholtz liegt uber den Helden, nautentlich über Ottobert und seiner schlachtgewohnten Rummunda - der Amazonentypus tritt ja in allen derartigen Werken auf. Bedeutsam beginnt die Handlung im Gewirr byzantinischer Kampfe um 600, also mit den Schicksalen der "Constantiner Stadt", als deren neuen Constantin schon Opitz den Habsburgerkaiser gefeiert hatte Nach Nordwesten und Nordosten, bis ins "Moskowiterland" und nach China ziehen sich die Kreise in staatspolitischen und amourosen Verwicklungen. Im Mittelpunkt des Werks steht wieder die große Habsburgerfeier: "Der Engel Raphael macht den abgematteten Prinzen" Ottobert, den Merovingersproß und Vorfahren der Habsburger, "etwas zu bekraftigen in Schlaf sınken, legt ihm hernach seinen Traum aus und weiset ihm durch Offenbarungen die drei gewöhnlichen Weltwege zur Eitelkeit und Übertretung, . . . seine des Ottoberts Vorfahren und hochlöbliche Nachkommen, mit untersprengten Lehren vermischt" (vgl. Abb. 171). Daß dies Werk von rund 40000 Alexandrinern in der Vorrede zur "Aramena" als das erste deutsche Originalwerk der Geschichtgedichtgattung genannt und der Name Buchholtzens übergangen wird, ist für das Ethos des "Ottobert" ebenso bezeichnend wie bei dem Vollender des höfisch-historischen Romans begreiflich. Aber ein durchgeformtes Barockwerk ist der Ottobert nicht. Der bedeutende Entwurf wurde nach den eigenen Angaben des Dichters mit ungewöhnlicher Anstrengung durchgeführt, aber seine dichterische Gestaltung erstickt im Alexandrmergewebe. Nähere Untersuchung wurde hier vermutlich im Verfolg Walzelscher Hinweise auf Unstimmigkeiten zwischen Barockstil und Barockzeit geführt werden Jedenfalls besitzt Hohenberg nicht die Kraft Lohensteins, die Moglichkeiten des rationalistischen Alexandriners zu gefaßter Hochspannung zu verwirklichen. Ist es Mangel der Verskunst, ist es eine Geistigkeit, die sich dieser Versart letztlich nicht fügt? Die Forderungen der Versfullung vergewaltigen jedenfalls den Satzbau bis zur Unverständlichkeit. Die barocke Präzision des Sprechens geht darüber in die Bruche, und statt des kunstreichen Baus, den der Grundplan fordern wurde, ergibt sich schwerfallig breites, trotzdem unwuchtiges Nebeneinander. So erscheinen auch die "Bücher" dieses Alexandrinerepos mehr mit dem Stoff gefüllt, so gut es geht, als im Sinn des "Beziehungsgewebes" geistreich geordnet. Das barockzeitliche Geschichtgedicht findet seine reine und barocke Auspragung am Ende desselben Jahrzehnts im höfisch-geschichtlichen Roman.

Vorher aber tritt noch Grimmelshausens Joseferzählung hervor (1667); nichts weniger als ein höfischer Roman, wenn auch die galante Antönung mancher Partien an die Übersetzungen ausländischer Romane denken laßt. Der dramatische Lieblingsstoff des 16. Jahrhunderts (vgl. S. 143) ist auch im Barockzeitalter gern bearbeitet worden, nun aber nicht so sehr mit dem Blick auf die zuständlichen Bilder und die bürgerliche Sittlichkeit. Die geschichtliche Beispielhäftigkeit des alttestamentlichen, aus apokryphen Quellen erganzten Berichts wird als der eigentliche Gegenstand erfaßt: dramatische Spannung von Fortuna und Vorsehung. Der agyptische Hof ist "Exempel" absolutistischer Geschichtskombinatorik. Bidermann stellt auch die Josefsgeschichte als Kampf zwischen den überirdischen und untermenschlichen Mächten. Josef ist der vorbildliche "politische" Mensch, in dessen Klugheit und fester Tugend die Vorsehung ihr Ziel auswirkt; nicht mehr der "gute Musterjungling", den v. Weilen in den Dramen des 16. Jahrhunderts findet, sondern jugendlich helle Verkörperung eines barockkatholischen Ideals, des christlichen Höflings, dessen Lebensgeschichte den Pietas-victrix-Glauben anschaulich beweist. Und wieder gibt Bidermann — v. Weilens Bezeichnung des Werks als einer "guten Posse" verkennt das völlig — eine Comicotragödie, indem er



172. Kupterstich aus Zesens "Assenat". 1672. Verlohung Josefs und Assenats

aus den lacherlichen Kreisen des mederen Alltagslebens empor schwingt zur hohen geschichtlichen Entscheidung Avancinis Tosefspiel schlagt gleich in der 1 Szene nut einem breit flutenden melancholischen Monolog Pharaos den hochhofischen Ton an, und wie zu Ende schon dieses Akts Joseph vor dem Herrscher erschemt, ihm, von der Providentia belehrt, die Traume auslegt und zum Vizekonig erhoben wird, entfaltet sich das ganze höfische Zeremoniell weitere Verlauf bis zur endlichen Erkennungsszene und der Entsendung der Bruder, die Jakob emholen sollen, ist als Regierungsaktion des Helden gefaßt.



173. Hofische Hochzeitsfeier Melchisedech traut Cumber und Aramena Kupferstich aus Anton Ulrichs "Aramena", Bd. 5. 1673.

osef ist der gerechte, gutige und weise Regent, der die Brüder pflichtgemäß prüft "Recht und Natur"kampfen abei in ihm, wie Ratio und Natura im Abraham Pontans bei Gottes Befehl, Isaak zu opfern "Die Schuld, die e begingen. Die eben hob dich zu fürstlichem Stand So brich denn, Liebe, endlich durch! Doch anders it Verstand" Die Szenen im Gefangnis, auf der Fahrt der Bruder nach Agypten bieten Gelegenheit zu rischen, ballettartigen Einlagen, die Schlußchore der ersten 4 Akte sind ganz von allegorischen Spielen erfullt.

Auch bei Grimmelshausen ist Josef "eines großen und unveranderten Gemuts" Er kann der Verihrerin aus dem Gefangnus schreiben, "daß eher die gerechte Sonn ihren gewohnlichen Weg, als Josef die ugend, deren er sich einmal ergeben, verlassen werde" Auch hier gilt Tugend als Vernunftbeweis Statt es Hofisch-Politischen bringt Grimmelshausen manches Galante Sehchas Liebesklage wirft den Gottern or, dall sie dem Josef "einen solchen schonen Leib und hingegen ein diamantenes Herz gegeben". Der orschungsgedanke ist stark betont. Aber wie ihn Avancim durch unmittelbares Zeigenwollen abflacht, naivisiert ihn Grimmelshausen. Der Aufputz kann nicht verdecken, daß der Dichter schon hier, wo er fienbar noch einen hofischen Leserkreis im Auge hat, nichts von einem geschichtlich-politischen Roman ibt, sondern die im Sinn des Zeitalters "kunstlose", hebenswurdige Erzahlung eines abenteuerlichen Lebensmis; meht "Witz" geistreicher Kombination und Pathos großer Tugend, sondern sinnenhafte Freude an naturlichem" Mutterwitz in mannigfachen Lebenslagen Das Werk erstellt mit vorbarocken Kräften eine eue Ebene der Erzählkunst, auf die hin die nachbarocke Zeit sich umlagern wird Es kann aber als Barockchtung Zesens "Assenat, das ist derselben und des Josefs heilige Staats-, Lieb- und Lebensgeschicht" .670) nicht aufwiegen. Schon der Eingang, im 17. Jahrhundert fast eine ausdruckliche Festlegung der tilhöhe kennzeichnet das kunstvoll gebaute Wortkunstwerk gegenuber der mitgehenden Nacherzahlung uf die Polemik Zesens gegen den Vorgänger und dessen Antwort, auf beider Gleichgültigkeit gegen Chr. 'eises frische, schon leicht zur Haupt- und Staatsaktion abbiegende "Triumphierende Keuschheit" (1668)

sei nur verwiesen Grimmelshausen beginnt. "Gleich wie der Apfel nicht weit vom Stamme fällt, also schlägt kein Zweig aus seinci Art. Niemalen hat eine Tambe emen Raben geboren noch eine Nachteule eine Nachtigall geheckt, obzwar beide von der Nacht ihren Namen herführen Der Sara seltene Schönheit war so berühmt und vortrefflich, daß sich auch Könige, namlich der mächtige Pharao in Agypten und Abunelech der zu Gerara in Palastina, darin vernairten. Wo hatte denn ein haßliches Urenklein von ihr herkommen konnen ?" Dagegen Zesen: "Der liebliche Lahenmond war nunmehr vorbei, die Sonnenwende durch den rückgängigen Krebs geschehen, der Nil stieg immer höher und höher, und Osiris begunnte sich dem Jungferschoßesemerhimmlischen Isis allgemach zu nähern, als der trübselige Josef den Ort seines Elendes erblickte. Memfis, die königliche Stadt, sahe er mit kläglichen Augen an Mit traurigem und beängstigtem Herzen zog er hinein. Das ganze Volk fand er in Angst, und diese Angst beängstigte ihn noch mehr. Er hörete lauter Seufzer, und diese Seufzer vermischete er mit den semigen." In diesem ersten seiner Altersromane hat Zesen den schweifenden Gang und den klanglichen Schimmer seiner Prosa in eine quadernde Architektonik gebannt, vonder Fugung des Emzelsatzes und der Beiordnung der einander folgenden Sätze bis zur Ordnung der sieben fast gleichlangen Bucher, em pyramidenalmlicher Aufbau,



174. Christian Weise Bildnis eines unbekannten Meisters. Zittau, Stadtbibliothek.

der die stärkste Spannung und Wendung, das Stadium des ägyptischen Gefängnisses und der Traumdeutung, genau in die Mitte, ins 4. Buch legt. Die Bewegtheit der Passionen wird darstellerisch immer wieder in Zaum genommen Aber dem ausgesprochen statisch gemeinten Gebilde wohnt noch gedampit etwas von dem früheren Schillern inne. Die vibrierende Intensität freilich hat nachgelassen, und der Lakonismus der Redeschnellt nicht geistreich zus Ewige oder Unendliche, sondern türmt eher umgrenzten Raum Zesen schlägt, nach Cysarz' glanzender Charakteristik, mit dieser "Variante des Barockstils jenen Kurs ein, der dann zum Kanon des Gottsched führt". Ist es ein hollandischer Klassizismus, der das in Holland erschienene und wohl von Cats "Self-Stryt" mitangeregte Werk durchwirkt? Jedenfalls zeigt auch diese spätbarocke Dichtung eine Abflachung der barockzeitlichen Geistigkeit. Die Festspiele zur Hochzeit des Habsburgerkaisers 1673 -Avancınıs "Cyrus" von zweitägiger Spieldauer und mit reschstem Theaterzauber, der in der Schlußzernichtung der magischen Feindesburg durch Gebet gipfelt; Lohensteins üppig rollender "Ibrahim Sultan", das Schauspiel tyrannischer Wollust und schaurig rächender Palastrevolution als bedeutungsvolles turkisches Gegenstück zur echten habsburgischen Herrschertugend in Staats- und Liebessachen; Hallmanns allegousches Liebespastorell "Adonis und Rosibella", das ausklingt in die Tod, Himmel und Liebe umspannende "musikalische Applikation auf die Aller-Durchlauchtigste Kaiserliche Vermahlung" —, sie alle bestatigen, daß die dritte Dichtungsära zugleich extreme Ausprägung und Entspannung des Berockgeists bringt Die hochhöfische Einstellung kommt schlagwortmäßig zum Ausdruck, wenn die Amazone des Cyrusspiels, Arienna, zum König Astyages sagt: "Das ist mein höchster Ruhm, dienen zu dürfen" (näm-

## SIMPLICISSIMUS Deutsch /

Die Beschreibung des Lebens eines lhamen Vaganten / genant Melchior Sternfels von Fuchsbaim / too und welcher falt Er nemlich in diese Welt kommen / was 'Darina gesehen / gelernet / erfahren und auß-Aestanden / auch warumb er folche wieder

frenwillig quittirt. Uberand luffig / und manniglich

nuglich zu lesen. An Zaa aeben

Von GERMAN SCHLEIFHEIM

Son Sulsfort.



Monpelgart/ Gedruckt bey Johann Fillion/ Im Jahr M DC LXIX.

175. Titel der Erstausgabe von Grimmelshausens "Simplizissimus".

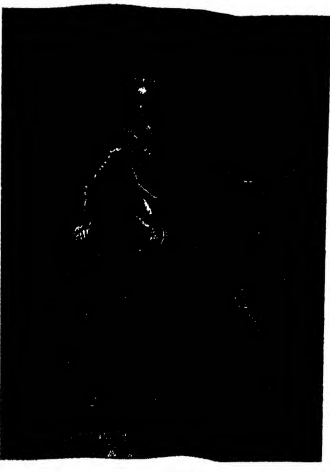
lich einem tugendhaften absoluten Herrscher). So verschiedenartig die Beziehungen der hofischen Geschichte zum Außerzeitlichen vereinfacht sind, so verschieden sind auch die Ausprägungen barocken Stils

Ruckstandlos ist barockzeitlicher Geist in barockem Stil verdichtet zu dem nun ganz selbstandigen Geschichtgedicht der deutschen Barockliteratur "Die durchleuchtige Syrerin Aramena" Dies funfbandige Werk Anton Ulrichs v. Braunschweig begann im selben Jahr 1669 zu erscheinen wie die Simpliziaden Grimmelshausens und lag 1673 vollständig vor, als auch der große Schelmenzyklus mit dem 2. Teil des "Wunderbarlichen Vogelnests" abgeschlossen war Solches zeitliche Nebeneinander führt das erregende geschichtliche Geheimnis von "Zeiten"wechseln einmal in sinnfälligen Einzelerscheinungen vor Augen. Denn Anton Ulrichs höfisch-historisches Prosa-Epos stellt sich als Erfüllung des Wortkunstwollens dar, wie es im Barockzeitalter führend war und wie diese Darstellung es begrifflich zu bestimmen versucht hat In dem Kreis von Grimmelshausens individuellen Lebensgeschichten aber kommt der geheime Wille der deutschen Burgerrenaissance zu weltanschaulicher Persönlichkeitsdichtung, dessen immer erneutes Sichregen in den barockferneren Schichten seit Fischart wieder und wieder zu bemerken war, an die maßbereitende Oberflache, so sehr er auch noch in Anekdotik. Sittenpanorama, Moraldidaktik verkleidet erscheint Wahrend also die sozial und geistig fuhrende Schicht

ler Barockzeit - es ist fast eine Allegorie von deren höfisch-klerikaler Artung, daß der lichtende Herzog sich in seiner Jugend theologisch gründlich gebildet hatte - 1hre Veltsicht und ihr Wunschbild in glanzender kombinatorischer Epik reprasentiert, sind lie vom absolutistischen Barock entmundigten Schichten schon stark genug, einen Dichter zu eitigen, der mit den abgesunkenen und entstalteten technischen Mitteln der barock-höfischen iteratur dem Verlangen nach neuer, nichtbarocker Renaissanceformung, der fernen Ahnung ines burgerlich-individualistischen Humanitats-Idealismus erzählende Erfullung schafft; vorei an der gruppenethischen Grundhaltung der ihn umgebenden Zeit, vorbei selbst noch an lem eigenen Dualismus ungebrochener moralischer Erbaulichkeit und naturalistischer Sachtilisierung; dem unbewußten Sinn nach vorgreifend über das, was Aufklarung und Empfindamkeit in wachsender Breite erreichen Daß beide, der Braunschweiger Herzog wie der Renhener Schultheiß, zum Katholizismus übergetreten sind, ist verstärkter Hinweis auf die verorgenen Verwebungen solcher Grenzzeiten.

Nicht nur der Versuch ist zur Lacherlichkeit verdammt, Grimmelshausens "hofische" Romane (Dietvald, Proximus), diese ungegorene und grobdrähtige Zweiterhandware mit ihrer Stückelung von abgeunkenen Chanson-de-geste-Prosen, wehleidiger Morallehre und massiver Polyhistorik als Hochstleistungen

les höfisch-historischen Barockromans ausmspielen - man konnte chenso sinublind und renntnislos die Haupt- und Staatsaktionen. in denen die hochhöfischen Kunstdramen des Barock jetzt zum Kleinbürgertum absinken. ihren Vorbildern gegenüber preisen. Auch der hofische Roman und die Simpliziaden sind inkommensurabel Dort kommit es auf die im strengsten Sinn "kunst"volle und geistvolle Verlettigung eines umfassenden Zusammenhangs geschichtlicher Monadologie an. Hier findet durch alle Hemmungen der zeiteigenen Denk- und Schreibformen hindurch eine unteleologische Vitalität Ausdruck - Arnun und Brentano erkoren sich den "Simplizissimus" so wenig wie die "Volksheder" als gekonnte Kunst, sondern als "volkstünnliche" und das heißt in unster heutigen Sprache primitive Dichtung. Der höfische, echt. barocke Roman gehört in den Zusammenhang des Barockhumanismus. In den Simplizaden sind "Volksbuch", Schelmenerzahlung, Sittenschiklerung, Moraldidaktik der barockzeitlichen Unterschicht zu neuer, zukunftschwerer Sinnbetonung deutend zusammengeschlossen. Neben der abgründigen gestig-simulichen Geschichtskombinatorik des höfischen Barock bietet Grimmelshausen ın der Tat, nach Victors treffendem Wort, ein Geschichtsbild aus der Feldwebel-Perspektive, wie sein Baldanders ein von H. Sachs herkommendes, hilflos derbes Gegenbild der höfischen Fortuna im Spiegel der Unterschichten ist und wie er geistig-sinnlichen Barockeros mit unerhörter Roheit sexualisiert; als



176. Anton Ulrich von Braunschweitig, Kupferstich.

Barockdichter aufgefaßt, ein Unterhalter und Belehrer des "Pöbels", als barockrichter Schrift steller künftiger Zeit ein großer Künder. Er gehört in jene bürgerlich-renaissen nochafte Tradition eines unhöfischen, unhumanistischen Vitalismus durchs Barockzeitalter, deren Suftauchen an di literarische Oberfläche in dieser Darstellung je und je vermerkt wurde Er best die unerklärlich Kraft, ihr eine von innen her bestimmte antibarocke Richtung und Durchform zu geben, wi sie in der zweiten deutschen Renaissance-Verwirklichung immer mehr maßeben wird. Mag sein Technik des äußeren Aufbaus bröckelig sein, episodenhaft reihend, ja in den Letten Simpliziader dem "Springinsfeld" und noch mehr dem "Vogelnest", nur durch die Einheit des Bettens oder gar de von Hand zu Hand gehenden Zaubermittels zusammengehalten — in Welse "Rageren", die eine los Reihe von Sittenbildern am Faden einer Suche nach dem argsten Narren in der Welt melshausen nach eigenem Geständnis Geist von seinem Geist —; dennoch wehnt Keim der kunftigen Bauform inne: die Organisierung des Dichtwerks von der Enter Ecklung einer Persö lichkeit her. Und weiter ist ihre Erzählart nicht die des nennenden und mit metorischer Kunst formuli 1enden Barockhumanismus Ihre Stärke liegt vielmehr in der vitalen Brfulltheit des Wortes. So wenig w der in manchem verwandte Abraham a Santa Clara bedeutet Grimmelshausen einer Hochpunkt barock Formung. Aber er gibt nach dem "Knabenspiegel" Wickrams (s. oben S. 16/ff.) des sameren Einsatz des personalen Entwicklungsromans.

Gerade an diesem Werk als Gegenerscheinung laßt sich die Bigenart des Anton Uhrichschen Roma verdeutlichen, in dem sich die gesamte Welt des deutschen Barock zum erstennen umfassend darste



177. Einzug Aramenas in Mesopotamien. Kupferstich aus Anton Ulrichs "Aramena". 5. Band. 1673.

Anton Ulrichs Romane fügen sich vollig dem Grundriß ein, der oben fur die barocke Geschichtsicht gezeichnet wurde. So muß und darf es bei dem verfugbaren Raum genugen, wenn das Werk nur kurz betrachtet wird.

Gibt der "Smphzissimus" einen Lebensgang von der Jugend bis zum Alter, so erstreckt sich die Handlungszeit der "Aramena" über wenig mehr als anderthalb Jahre. In diesem Zeitraum aber vollzieht sich die ungeheure politisch-mulitarische Verwirrung des ganzen westlichen Assen und ihre Entwirrung. und diese Vorgange sind der eigentliche Stoff des Romans, gesehen mit dem höfischen Auswahlsystem. Der "Simplizissimus" endet mit dem Einsiedlerleben des Helden, die "Aramena" mit 17 hochfurstlichen Hochzeiten. Das mag einen Begriff von der Figurenzahl des höfischen Werks geben, denn die Schicksale dieser 34 Personen sind hier durchgefuhrt, und zwar nicht nebenemandergestellt, sondern miteinander verwoben, und eine weit großere Zahl minder repräsentativer Personen kommt hınzu, die keineswegs episodisch auftauchen, sondern integrierende Bestandteile des Geschehens ausmachen Dies Geschehen nun ist nicht von dem Blickpunkt her aufgefaßt, von dem aus sich die Begebenheiten eines menschlichen Schicksals als personale Bildungserlebmsse zeigen Vielmehr muß man zum Verstandnis des Gesamtentwurfs den Ort zu finden streben, wo die Gesamthaltung als bedingendes und bedingtes Ergebnis von verschiedenen und vielfältig meinandergreifenden staatlichen Machteinheiten erscheint Diese selbst sind dabei in thren Herrschern reprasentiert Das Ich ist also nicht "Person", sondern personifizierter Staat Darum ist denn aber auch die Staatsemheit unlöslich durchzogen von den Tugenden und Lastern, den Leidenschaften und Ideal-

etzungen der reprasentierenden Individuen Auch was der barockfremden Betrachtung lacherlich vorcommt, daß namlich all diese Fürstinnen von wunderbarer Schonheit, all diese Fürsten von wunderbarem Edelsinn und Heldenmut sind, muß zum Teil von dort her verstanden werden. diese Vorzuge sind viel veniger solche der persönlichen Gestalt als Widerschein der repräsentierten Staaten. Im Heldenmut und Edelsinn vollzieht sich eben jene geheimnisvolle Einheit zwischen Staat und Representant Die Schonheit ler Frauen gar ist notwendige Folge jenes fast mystischen Eros zum Staat als der hochsten Vollendung der chonen" Mechanik, dem menschlichen Nachbild des göttlichen Weltstaats Weiterhin aber 1st es geradezu nstaunlich, welcher Reichtum an undividuellen Pragungen diesem scheinbar so einformigen Bereich von Schönheit und Tugend abgewonnen wird. Die anmutig feste Ahalıbama, die jungfräulich klare jungere Aramena, die heblich gütige Coelidiane, die duster energische Orosmada, die herrisch leidenschaftliche Inlande bewegen sich völlig unverwechselbar durcheinander und stehen als asiatische Gruppe doch wieder eschlossen den keltischen "Schönheiten" gegenüber, der reizbaren Kampfheldin Mirina und der feung nnigen Hereinde Über alle aber leuchtet die erhabene und bei aller Leidenschaft groß beherrschte syrische Aramena, von der erzählt wird, wie sie bei der Botschaft von der Krankung ihrer Liebe "ganz feung aus. ehend wurde: und ob zwar solche Anderung ihrer naturlichen Schone nichtes benahme, so machte sie doch hr Angesicht so furchtbar, daß der Bote sie ohne Erzittern nicht anschauen kunnte" Kaum minder reich lem glubenden Eridanus, dem unermudlichen Planer Theba, dem Mamellus, "der allerlistigsten Staatscopfe einem", dem unbedingt ergebenen Vasallen Sesal, dem an Stärke der Leidenschaft und Hingebungsiahigkeit alle überragenden Celten Marsius Auf der "bösen" Seite zeichnet sich die gewissenlos rankewichtige Jerode, der finster gewalttätige Belochus, der hemmungslose Beor scharf ab. Und das sind nur lie Namhaftesten aus diesem Gewimmel, in dem noch die Randfiguren Labans und des Patriarchen Jakob, ja selbst die Gruppe der dunkelhaften Hirtenrichter und ihrer albernen Frauen sich als unverwechselbare Monaden bewegen. Indem aber jeder einzelne seinem eigenen Wunschziel in Staat und Liebe nachgeht,

bilden sich Gruppen von immer wieder verschobenen Interessengemeinschaften, und durch deren Mit- und Gegeneinander vollzieht sich die große Umlagerung der Machtverhaltnisse innerhalb der asiatischen Staatenwelt das babylomisch-assyrische Riesenreich des finsteren Belochus wird aufgeteilt in den babylomischen Staat seines impulsiven Sohns Baleus, das nunvitische Reich der jüngeren Aramena und ihres Dison, das syrische Reich, das in Aramenes einen Herrscher aus angestammtem Haus erhält, und in Medien, das ebenfalls an sein ursprüngliches Königshaus zurückfällt. Bedeutsam greifen die Verhältnisse des Abendlandes ein, wohin schließlich Marsius mit der syrischen Aramena zurückkehrt, um von Trier aus über Celten zu herrschen und sein asiatisches Eroberungsreich Basan dem celtischen Vetter Tuscus Sicanus zu überlassen. Bis ins angrenzende Afrika zittern diese Ereignisse nach, und die neue, "schöne" Ordnung, mit der die Dichtung schließt, ist doch notwendig dazu bestimmt, wieder andere Kombinationen hervorzurufen. Über allem aber waltet die göttliche Vorsehung, von der die Staatengeschichte wie die individuelle Heilsgeschichte gelenkt wird und deren Plan die bunten, vom Standort der individuellen Monaden oft unverständlichen, oft sinnwidrigen Kombinationen dienen müssen, ohne darum ihre relative Eigengesetzlichkeit einzubüßen

So soll die syrische Aramena, die man zunächst für die Tochter des Belochus hält, aus politischen Gründen dessen Sohn Baleus heiraten, damrt das ihr zustehende Nmive und Babel in einer Hand bleibt. Sie aber, zum wahren. Gottesglauben bekehrt, scheut die blutschänderische Ehe mit dem Bruder und weiß auch ihu zu bekehren, so daß er heimlich eine andere Verbindung anstrebt und selbst Aramenas Hochzeit mit dem Philisterfursten Abinielech fordert. Da erfährt Belochus, daß Aramena seine Nichte ist, und will sie selbst ehelichen Sie weiß sich ihm, auf die militärische Macht ihrer syrischen Anhanger und ihrer Freunde gestützt, zu entziehen, und ını Heerlager wird ihre Vermáhlung mit Abimelech vorbereitet. Aber im letzten Augenblick wird sie von einem verrätenischen Diener entführt zum Belochus; die Macht des Bösen scheint zu triumphieren. Im weiten Gang der Ereignisse jedoch wird dadurch ermöglicht, daß Aufklärung über das wirkliche Verhältnis des Paars kommt: Abmelech ist der Sohn des im Kneg gegen seinen Schwager Belochus gefallenen Syrerkönigs Aramenes, Aramena ist dessen Tochter. Eine gleichartige providentielle Wendung fuhrt zum glücklichen Ende des ganzen Geschehens. Marsius, der mächtige König von Basan verehrt die Syrerin mit der ehrfürchtigsten und verzehrendsten Liebe Nach der Klarung ihres Verhältnisses zu Abimelech-Aramenes durfte er sich eine Zeitlang von ihr wiedergehebt glauben, dann aber scheint ihre Neigung in Haß umzuschlagen, und das trostlose Leiden daran bringt den unvergleichlichen Heldenkönig an den Tod. Er zieht sich zum Sterben auf ein unersteigbares Bergkastell zurück und duktet nur den Riesen Sesai um sich. Dieser laßt nun in einer Schlacht, wo die Parteien sich gegenseitig kaum mehr unterscheiden konnen, den Abimelech gefangen auf das Bergschloß führen und droht mit dessen Hinrichtung, falls Aramena sich nicht innerhalb kurzester Frist zur Verbindung mit Marsius versteht Aramena, die den Maisius unter dem Namen des Cimber geliebt hat, die aber infolge unvermeidlicher Mißverständnisse den Cumber für Tuscus Sicanus halt, leidet unendlich und mit ihr alle verbündeten Fürstlichkeiten, muß aber endlich einwilligen, um ihren Bruder zu retten und die unabsehbaren kriegerischen Verwirrungen zu vermeiden, die dessen Tod fur ganz Asien nach sich ziehen würde. Diese scheinbar grausame Fügung erst ermoglicht die Aufhellung des hartnackigen Irrtums, verbindet die Liebenden und löst die kriegerischen Spannungen, die sich aus jenem Irrtum zwischen Aramenes, Tuscus Sicanus, Marsius, Mirina ergeben hatten Diese beiden Beispiele zeigen zugleich in vereinfachten Linien etwas von der Art der Handlungsfuhrung. Sie will unter anderem von dem Wort aus verstanden werden: "Ich kann nicht genug die wunderbare Regierung des Hochsten betrachten, die derselben hiermeden auf Erden bei den Hohen dieser Welt und in ihren Königreichen erscheinen lasset. da deren Gluckwechsel so seltsam und die Fürsorge vor deren Ethaltung öfters so verborgen und werslich waltet, daß man sattsam daraus ersehen und abnehmen kann, wie nichtes allhier von ungefahr geschehe und dieser weise Regent alles zuvor wohl geordnet und versehen habe "P Gerhards Verse "Gott sitzt im Regimente / Und führet alles wohl", sind in den Romanen des Herzogs episch lebendig geworden. Und doch erscheint die immanente Wirklichkeitsdeutung in einem deutlichen Relativismus. Die gegensätzlichsten Plane und Intriguen werden angesponnen, um "der allgemeinen Ruhe in Asien" zu dienen Gute Teilerfolge werden den jeweiligen Göttern zugeschrieben und als Beweis für die gerechte Sache angesprochen. Dies laßt die weiten Pläne der Vorsehung wieder erst recht hervortreten und senkt in die Fortunageschichte die Heilsgeschichte ein. Der Enderfolg beweist, und der Enderfolg ist der endgebende Entschluß zu Tugend oder Untugend. Eine echt barocke Erschütterung schwingt in dem weiten Bogen von einem fruhen Gespräch, wo Aramena der Liebe des Herzens gegenüber allen Staatsgrunden den Vorzug zubilligt, zu ihrem Endentschluß, den ungeliebten Marsius zu ehelichen, um den Bruder zu retten und den Reichen Asiens die Ruhe zu erhalten.



 Befreiung der Furstinnen im Isismpel. Kupferstich aus dem 4. Band der "Aramena" 1678.

Es gehört zu den dichterischen Wundern des Werks, daß es nicht nur einen Aspekt des Geschehens bietet, daß in ihm der eine, umfassende Vorgang sich darstellt als Summe von eirengesetzlichen Einzelschicksalen wie als breite Gesamtbewegung, als politisch-militarisches Machtwerk, als Ergebnis eines Zusammenpralls von Leidenschaft und Zucht, als Ausdruck untergrundiger Triebhaftigkeit wie als klug verfertigte Maschinerie, als willkurliches Fortunaspiel wie als Akt der göttlichen Weltregierung Der unverrückbare Glaube an die gütige Vorsehung gehort wesentlich zu der ungeheuren Lebenslust, der stählernen Lebensintensität, von der die ganze Dichtung erfullt ist Unter diesem Aspekt ist es ein Werk von fast taumelnder Rauschhaftigkeit. Grade an den immer neuen, immer andern Widerstanden steigert sich der Lebens- und Tugendwille, und der gedrehte Schwung der Bewegung laßt wohl das meiste hinter sich, was die bildende Kunst von solchen Barockzugen aufweist. Wenn Belochus mit zwei andern Konigen die in seine Hand geratenen Fürstinnen zur Ehe zwingen will, wenn sie, die Rechtglaubigen, beim Tempelopfer vor der Trauung das Isisbild schänden und von den tobenden Priestern zum Suhnopfer gefordert werden, die entsetzten Konige vergebens auf Rettung ihrer Erwählten sinnen, zumalder Oberpriester Mainellus eine Intrigue angesponnen hat, um seine eigene Tochter auf den babylonischen Thron zu bringen, wenn der Angriff gegen die Stadtmauern beginnt, wahrend die martyrerfrohen Furstinnen in den Tempel geführt, auf die Scheiterhaufen gefesselt werden, wenn endlich, als Rauch und Flammen schon an den Opfern emporzungeln, Marsius-Cimber und seine Celten nach übermenschlichen Kämpfen einbrechen, die Furstinnen losreißen und forttragen, während im Tempel Könige und Priester von den rasenden Siegern niedergemetzelt werden, wenn nach vollbrachtem Rettungswerk der schwerverwundete Cimber sich ver-

rgt, weil er nicht weiß, daß seine Aramena ihn liebt und lieben darf, wenn Aramena durch ihr bloßes Erheinen dem Blutbad auf der Straße Einhalt tut und mit ihrem Wagen uber die Leichen der Erschlagenen um königlichen Palast fahrt, so ist das wieder nur ein Berspiel fur die in jedem Sunn hochbarocke Gesamtannung, in der das ganze Werk zittert und die außerhalb der Barockdichtung ihresgleichen nicht hat. benso wie das grausam Drohende entfaltet sich das festlich Prachtige. Jenes qual- und mordvolle, frei-'n auch hochste Tugend bewährende Schauspiel im Isistempel wird eingeleitet mit dem schimmernden, hillernden, musikbegleiteten Hochzeitszug durch die hochgeschmuckten, jubelnden Straßen der Stadt, if dem die uberglücklichen Könige ihre todbereiten Braute geleiten. Und, vielleicht noch unmittelbarer utlich: einen Rasttag zwischen den drohendsten Verwickelungen kommt der ganze Kreis der anwesenden ürstlichkeiten zusammen und belustigt sich mit dem Gesellschaftsspiel des "Gedicht-Zuwurfs". In ahnhen Situationen werden, sohald die Jagd der politischen Ereignisse einen Atemzug erlaubt, Lustfahrten i Wasser, Tanze auf schonen Wiesen unter militärischem Schutzaufgebot, Besichtigungen von Naturerkwurdigkeiten, Schlössern und Parkanlagen vorgenommen, aber auch Religionsgesprache über den ahren Glauben geführt. Oft wird mit ein paar Tonen der Reiz der landschaftlichen Stimmung gegeben, me daß derartiges je zum Selbstzweck wurde; so gleich im Eingang mit seiner suggestiven Vergegenartigung der kalten Winternacht, so an dem strahlenden Frühsommertag, an dem Aramena in tiefster erzweiflung dem Gebot Sesais folgt, so bei jener Kahnfahrt, deren ungluckliches Ende einer aussichtsschen Flucht die schlimmste Wendung zu geben droht: "Die vielen Nachtigallen, die an beiden Seiten s Ufers auf den schattichten Bäumen bei Untergang der Sonne sich hören ließen, machten sie vor Auferken gar verstummen." Neben der sicheren Diktion des höfischen Sprechens und Schreibens zeigen die ersonen vollendete Kunst in der wortlosen Sprache der Augen Und auch das Unscheinbarste, das sich gibt, schlägt seinen Faden in das ganze weitere Gewebe. Sehr eigentumlich ist die Technik des Erzählens.

Die Handlung der anderthalb Jahre wird fast ausnahmslos von Tag zu Tag erzahlt. Und eben hier zeigt sich die Verschrankungstechnik Die Tage entstehen durch die fur das Gesamtgeschehen belangvollen Handlungen der verschiedenen Gruppen und Individuen, und demgemäß geht die Erzählung, gleichsam nach der Uhr, vom einen Handlungsträger zum andern. Dabei gehen die leereren Tage und Wochen in jene andern uber, in die sich von allen Seiten das Geschehen zusammendrangt; Einzelkombinatorik, die zur Gesamtkombinatorik zusammenkonstruiert wird, zugleich aber auch Geschichtsauffassung, der die Vorsehung eine geschichtliche Wirklichkeit ist: "Weil dieser Tag ein allgemeiner Freudentag sein sollte, als mußte es sich also fugen", daß all die Personen eintrafen, die zur glücklichen Verbindung notig waren Noch das frühe oder späte Schlafengehen, die Verspätung des Mittagmahls und die nächtlichen Gedanken sind gegebenenfalls Bestände der "Geschichte". So entfaltet sich in voller Breite aus der epischen Fügung das höfische Leben der Zeit, entfaltet sich mit ihm das Gewoge der bestimmenden Ideenmassen zu epischer Wirklichkeit. So gewinnt die "Geschichte" jenes atemraubende Tempo, in dem die Vorgange sich uberstürzen und die schäumende Wonne des Daseins und Tuns sich durch stete tiefste Bedrohung hindurch auswirkt. Denn auch die unscheinbarste Begebenheit kann, von fremdem Kombinationszusammenhang ergriffen, Sieg oder Untergang gebaren. So tragen auch die Tage der Gestilltheit die hoffnungsbange Ahnung der Zukunft schon in sich. Selbst aus der Idylle der "Mesopotamischen Schäferei", die den letzten Band eröffnet, steigt vom Unten und Neben wüste Wirrsal, die langwährendes Verderben droht und jahlings zu heller Ordnung kommt. Mit weiser Kunst sind in dies jagende Getriebe der anderthalbjährigen Gegenwart in über 30 Vorgeschichten die Begebenheiten eingefugt, aus denen die Gegenwart sich kombiniert hat. Die



179. Cimber hört zufällig ein Gespräch Aramenas mit Dison. Kupferstich aus dem 3. Band der "Aramena". 1671.

Vorgeschichten nun tragen einen andern Erzählrhythmus in das Ganze hinein. Sie werden nicht von Tag zu Tag gegeben, sondern im großen Zug der spannenden Novelle, der nur die entscheidenden Vorgänge voll erscheinen laßt. Sie bedeuten fur den Gesamtaufbau nicht nur Retardierungen, sondern sie bewegen sich überdies mit ihrer Erzählzeit vor der gleichsam den Atem anhaltenden Gegenwart vorbei und geben eine hochst kunstvolle Kontrapunktik des Tempos, um so mehr, als sie sämtlich in die Kombination der Gegenwart einmunden

Schon aus diesen knappen Andeutungen, die nur einen ganz bescheidenen Begriff von dem bisher in der Literaturgeschichte völlig vernachlassigten Werk geben, wird hervorgegangen sein, daß die Rauschhaftigkeit der Gesamtbewegung doch keineswegs rauschhaft ergriffen hingestellt ist, sondern mit einer überlegen berechnenden Technik. Die Auffassung der Geschichtswirklichkeit als monadologischer Kombination ist die Voraussetzung dafür. Hier dürfte denn auch der letzte Grund für das liegen, was doch wohl das Eigentlichste des Barockzeitalters und des Barockstils ausmacht die Verzahnung von fassungslosem Hingerissensein und straffst gefaßter Bewußtheit, das humanistische Verfertigen eines nach Ekstase drängenden Wirbelns durch Hell und Dunkel, der ins Ungewisse zielende Überschwang eines moralischrationalen Aktivismus.

Dem entspricht die ausdrucksstarke und doch rhetorisch-zeremoniell beherrschte Sprache, entspricht die Einbauung auch der fruhsentimentalistischen Empfindungsseligkeit in das strenge Gefuge der Kombinationen So wenig wie die farbigen Naturbilder sind die intimen Schilderungen geistig-seelisch-sinnlicher Zustande Selbstzweck. Vielmehr erscheint jede Einzelheit episch überformt und trägt an ihrer Stelle dazu

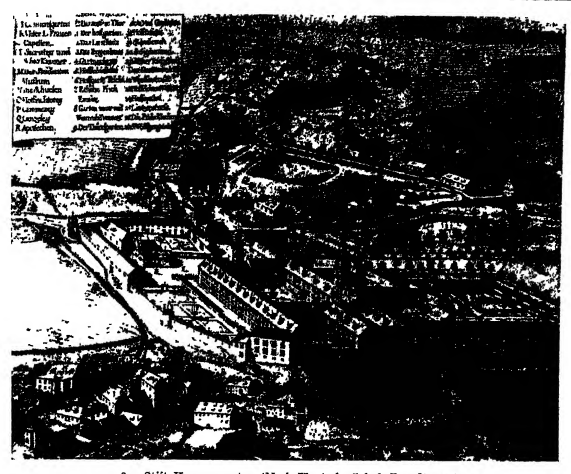
ilie Geschichte" zu verwuklichen. Diese selbst aber wird über barockstilhafte Hemmungen und Wineen allmählich von den verschiedensten Seiten zusammengeführt, gleichsam auf Seitenwegen und in gangen die oft scheinbar abfuhren. So gibt der erste der 5 Bande, von denen jeder 4 "Bucher" umfaßt. Umkreis mit den Nachstellungen, die Ahalibama und die jungere Aramena von ihren furstlichen Beern zu erleiden haben, und mit zahlreichen, auf den ersten Blick wirren Vorgeschichten. Ende des and Beginn des 2. Tests fuhrt die Verfolgten in den Schutz der nunivitischen Königin Delbois und 1 Damaskus dem Schauplatz der Innenteile 2-4 Hier vollzieht sich die große Umstellung der Hauptstellation durch die neue Kunde, daß Delbois in Wahrheit die Syrerin Aramena, die Schwester jener geren Aramena 1st. Hier kuppelt sich die Geschichte in rasenden Schwingen und Absturzen, im geten Nacheinander der Kombinationen zur hohen, leuchtenden Spitze, jener Befreiung der Prinzessinnen dem Isistempel und der allgemeinen Befriedung Assens Der Schlußteil geschieht auf anderem Boden, lesopotamien und ist auch zeitlich abgehoben: die Reihe der Tage setzt nach dem Herbstschluß jetzt Frühling wieder ein, wo sich alle befreundeten Fürstlichkeiten treffen, um der Kronung Aramenas zur iigin des Schäfervolks beizuwohnen. Aramenas Geschick also hat sich erst im Staatlichen, noch nicht er Liebe erfullt Zur Vollendung in beidem führt dieser Schlißteil kurzer, aber nicht minder intensiv or; nicht Zusatz, sondern neuer "Abschnutt" derselben Geschichte, weiterer, erganzender Raum desen Gebäudes. Die stilistischen Beziehungen zum Grundriß der Barockkirchen zeigen sich auch in der mik der überraschenden und unsichtbaren Lichtquellen Verwechslungen, die weittragende Folgen en, Geheimnisse, die in entscheidenden Augenblicken enthullt werden, gehoren zu den wichtigsten biedern des Geschehens Es genugt nicht, das nur festzustellen und der Technik anderer Zeiten gegenzustellen. Diese Triebfedern ruhen in der Zeitwirklichkeit des Barock, in ihrer politisch-intriganten ndhaltung, in ihrer Forderung hofischer Zucht und Diskretion. Und sie bedingen vom Sachlichen her tilistischen Erschemungen des Hell-Dunkel, der Strahlenbrechung und, mit andern Kraften zusammen, Aufbrechen von Lichtquellen in den Schlußsteigerungen.

Weil gleich der erste Roman des Herzogs Geist und Stil des vollendeten deutschen Barock einer sonst selten vorhandenen Allseitigkeit, mit beherrschter Starke und jugendlichem nz darstellt, weil an seiner Gleichzeitigkeit mit den Simpliziaden das Verhaltnis von erter Oberschichtendichtung und zukunftvoller Unterschichtenliteratur anschaulich wird, um darf auch ein kurzer Überblick die Augen nicht vor diesem Werk schließen. Es ist lich für den heutigen Menschen sehr schwer zu lesen, zumal es sich vornehmlich an den ellekt wendet, aber es gehört zu den weitaus wesentlichsten Werken des deutschen Literbarock.

Nur in dem von ihm abgesteckten Raum läßt sich auch die "Nebenstunden"-Dichtung des Zeitrs, die Gesellschaftslyrik, voll verstehn, die jetzt in den Liebesgedichten des Freiherrn v Abschatz köstliche Nachblute erlebt. Das sind gekonnte Stücke einer heißen Innigkeit, die sich zuchtvoll bescht und, mit der tiefbarocken Relativierung des bewegten Individuums auf die staatlich belangvolle ellschaft, sich in anmutiges Huldigen und unverbindliches Spiel formt; durchlichteter, komplexbefreiter mannswaldau "Weltanschaulich" ist hier gerade die Ungewichtigkeit der ichbewegten Lyrik vor den schtigen Forderungen von Thron und Altar

Die barocke Ordensdichtung erhalt in den siebziger Jahren durch den Kremsmunsterer ion Rettenbacher († 1706) ihre benediktinische Spatform.

Eine Gesamtausgabe seines noch großtenteils in Handschriften verborgenen Schaffens steht zu eren Gegenüber dem in Pracht hugebreiteten Festspieltypus Avancims, seiner Gewichtserleichterung Abspannung des Problematischen ist Rettenbachers Kunst ernster, schwerer, klassizistischer, obwohl is sein Drama die Beziehungen zur Oper und zur hofischen Feier nicht verleugnet. Das Klassizistische gehört jedenfalls eher mit der antiken Tradition dieses Ordens zusammen als mit Ausstrahlungen des zosischen Klassizismus, der sich um diese Zeit gerade auch in der katholischen Predigtliteratur stellenge geltend macht. Aber daß die Benediktinerklassik in dieser spatbarocken Zeitspanne ihren Dichter et, das ist doch ebenso Zeichen der Zeit wie die Wendung, die der Jesuitenpoetik jetzt durch J. Lang († 1725) Klassizismus hin gegeben wird — die Entsprechungen in der Stellung von Opitz und Gottsched zu vorangehenden Ordensdichtern und poetikern liegen auf der Hand. Das wohl frühste von den 1683 Druck erschienenen 9 Dramen Rettenbachers, "Ambitiosa tyrannis sen Osiris, crudeli vulnere a fratre



180. Stift Kremsmunster. (Nach Hantsch, Jakob Prandtauer.)

Typhone perempto", laßt die Bauart des Dichters ziemlich nackt hervortreten. Um ein geschichtlichstaatliches Kombinationssystem handelt es sich immer noch, aber es ist auf die schlichtesten Linien vereinfacht. Osiris kehrt von seinen Siegeszugen durch die Welt nach Ägypten zurück und wird dort im Verlauf einer Palastrevolution erschlagen Der i Akt gibt den Ansatz von Spiel und Gegenspiel: Im Palast ergießt die Konigin ihre klagende Schusucht nach dem lang abwesenden Bruder-Gatten, in der Stadt wird eine Emporung gegen das Herrscherhaus angesponnen, die sich der Erbitterung über das willkürliche Prauenregiment bedient. Der 2 Akt zeigt den Osiris auf dem Heimzug, die Isis in ihrem erregt grausamen Herrschen und ersteigt einen ersten Hohepunkt in dem zukunftsicheren Liebesglück der wiedervereinigten Gatten. Diesei Mittelszene fugen sich in zwei Gegenszenen der Entschluß Typhons zum Königsmord und die ersten. strengen Gebote des zuruckgekehrten Konigs an Der 3 Akt bringt noch die starkste Verwicklung. Typhon gewinnt Anhänger, ein Konigstieuer entdeckt die Gefahr, findet aber keinen Glauben und wird selbst eingekerkert, die angstlich warnende Isis wird vom sicheren Konig beruhigt, die Vertraute der Konigin fällt zu Typhon ab. Diesen laßt ım 4 Akt der Ehrgeız dıe Sorge uberwınden, während Osiris sich endlich zur Vorsicht bestimmen laßt. In eine drohende Eröffnung der ganzen Gefahr geht der Akt aus: "Königin, eile! Ach, es wankt des Reiches Stand "Der 5. Akt fuhrt in kurzen, schweren Schritten zum Ende. Ein klagend richtender Chor schließt ihn wie jeden der vorhergehenden Akte. Hier findet sich also kaum etwas von der rauschhaften Aufgeschlossenheit, der sinnlich-geistigen Ekstatik, die der deutsche Spätbarock sonst zeigt, und wenn Rettenbachers spatere Trauerspiele "Demetrius" (1672), "Atys" (1673), "Perseus" (1674) den Grundriß auch reicher umranken, so lassen doch auch sie die barocke Große nicht aus der Fülle und Bewegtheit entstehen, sondern aus der monadischen Geschlossenheit derer, die im fremden Zusammen-



181 Philipp Zesen. Kupierstich von A. M. Schurmann

spiel den unerbittlichen Gang des Schicksals vollziehen. Vom Aufklarungsoptimismus ist da nichts zu spiiren; die autonome Welt erscheint als hoffnungsloses Trauerspiel Und auch den allegorischen Festspielen, dem Operntext eignet ein feierlicher Ernst Gehalten und gewichtig ist schon die Versfugung der Sprache. Es muß auffallen, wie die an Horaz geschulte Lyrik Rettenbachers sich ungleich heller, beweglicher, aktivistischer gibt, in gewissem Sinn oft sogar autobiographisch, dann wieder mit gehaltenem Pathos fur Thron und Altar, gegen Turken und Franzosen wirkend. Aber selbst mystische Motive wie der Aufstieg der Seele in Gott. die Süßigkeit der himmlischen Liebe finden sich "romisch"gefaßt, und die gebetartigen "Oden"sind uberindividuelle Hymnen im echt benediktinischen liturgischen Sinn Fallt von hier aus Licht auf das sozusagen Objektivistische des Rettenbacherschen Dramas, so enthüllen die Chore der Dramen deutlicher ihre gemuthaften Züge, seit wir durch R Newald auch deutschsprachliche Gedichte des Benediktmer-Humanisten kennen. Da ist nichts von dem glasernen Klang der Aramena-Lyrik, dem sensualıstisch-spiritualistischen Wallender Lohensteinschen Chore und Gedichte, ebensowenig von Avancinis Ballettexten Da klingen vielmehr Töne von Spee und Fleming, aber auch Carmina burana und burgerliches Ständehed. Nicht leicht fügen sich dem Neulatemer die deutschen Verse — ähnliches ist ja auch bei Balde zu beobachten —, aber er findet doch eine Strophe wie diese: "Wie soll ich dies verschmerzen? / Ich finde kaum ein Wort / Die Liebe bleibt im Herzen / B'hüt Gott, 1ch muß doch fort." Darf man da noch von Barock sprechen? Und auf der andern Seite erscheinen in dieser Zeit die rhythmischen Ergusse

des aus dem Pletismus in religiösen Wahnsinn fortgerissenen Quirinus Kuhlmann, prophetische Ich-Expressionen von einer geschichtlich kaum begreißichen Unmittelbarkeit und von einer Irrationalität des Sprachlichen die im Zeitalter des Intellektualismus völlig unerhort ist. Bei Rettenbacher sehen wir freiheh Bestände der unterliterarischen Tradition von einem liturgischen Barockhumanisten in deutsche Verse geformt. Aber jenes Nebenemander in der spatbarocken Zeit bleibt eine Mahnung, die spätbarocke Dichtung Deutschlands locker zu fassen. So eindeutig manche ihrer Einzelwerke typisch barocke Zuge erscheinen lassen, so vieldeutig ist sie als Gauzes, und nach allen Seiten biegt sie aus.

Gegenüber dem von der klassischen Gesamthaltung her bestimmten Benediktiner-Barock Rettenhachers erscheint der Klassizismus des spaten Zesen als ein pikanter Literatenversuch.

Sein zweiter Altersroman "Smison Eine Helden- und Liebesgeschicht" (Nürnberg 1679) steigert nach die Diktion der "Assenat". Eine Welt der Reize und Reizsamkeiten wird in das klassizistische Gerust der Erzahlung gebaut Denn um Einzelsituationen, Einzelleistungen, -verfuhrungen, -gefährdungen, -rettungen handelt es sich auch wieder in diesem Roman, nicht um staatlich belangvolle Kombinationen M in konnte fast sagen, der kampf- und frauenfrohe Esau sei aus der "Aramena" heraus isoliert und seiner dortigen Licht ironischen Relativität entkleidet. Zesen, der sensible Zukunftahner, geht auch hier auf das Wandelbare aus. Der Alternde hat sich aus dem Fortunameer seiner "Sofonisbe" herausgerettet. Aber nicht an der barocken Tugendforderung, ebensoweng am Vorsehungsglauben, den er auch dieser "biblischen Geschichte" nur traditionell beläßt, sondern an der autonomen asthetischen Form. Selbst der Mittel-

gipfel des "Assenat"umrisses ist jetzt prezios eingeebnet. Die Bucher des "Simson" sind in zweimal funf aufgeteilt; das 6 Buch setzt mit Simsons Erwahlung zum Richter ein Unverbundene Episoden, die es in der Kombinationshistorik so nicht geben kann, missen zur Erziehing des äußeren Gleichgewichts zwischen den beiden Hälften dienen. Das Werk ist — nicht motivisch, aber gehaltlich — im Grunde eine umkostumierte "Rosemund", von dem nun nicht mehr unmittelbar beteiligten Dichter, dem Kenner seehsch-sinnlicher Bewegtheiten und ethnographischer Merkwurdigkeiten, im Stil der jetzt nach Deutschland ziehenden rechteckigen Form geschrieben. Nur ein gutes Jahrzehnt später beginnt das französische Theater in Deutschland ein Rolle zu spielen, während die deutsche Barocktragödie in den Haupt- und Staatsaktionen aus dem hofischen Umkreis zum kleineren Bürgertum absinkt.

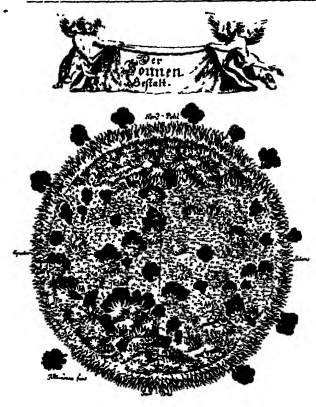
Wenn in der "Rosemund" eine seelische Bewegtheit scheinbar erfolglos aus religiosem Spiritualismus ins Weltlich-Dichterische vorgetastet hatte, so bildete sich in der spatbarocken Zeit auf den Wegen Schefflers ein religioses Seelenhed Die Kreise, von denen solche im Grunde antibarocke Dichtung getragen wird, verfestigen sich jetzt zum Pietismus. Aus dem Elsaß Taulers und der Gottesfreunde kam Spener, der Altersgenosse Lohensteins, nach Frankfurt, band dort die Bewegung, die sein Predigen hervorgerufen hatte, 1670 zu den Collegia pietatis und ließ 1675 die "Pia desideria" erscheinen. Dies Werk, zunachst als Vorrede von Joh. Arnds Postille dargeboten, ist Anstoß und Symptom zugleich für die Austrittsbewegung aus der überindividuell und intellektualistisch gehaltenen, staatlich gerichteten Welt des Barock. Nicht nur einzelne, sondern ganze Schichten begeben sich auf dem "geheumnisvollen Weg nach innen" (Novalis) aus



182 Delila fesselt den schlafenden Simson. Kupferstich aus Zesens "Simson". 1679.

der hofisch-humanistischen Kultur hunaus. Die Toleranzforderung, ihrem tiefsten Kern nach unvereinbar mit der barocken Richtigkeitsforderung, gewinnt nicht nur unterirdisch an Boden und gipfelt in den allzu weitschauenden Bemuhungen um eine Vereunigung aller Bekenntusse, an denen sich Leibniz lebhaft beteiligte. Wie freilich auch hier die Bewegungen sich überschneiden, das zeigt sinnfällig Speners Verhalten. So unverkennbar die pietistische Frommigkeit sich an katholischer Erbauungsliteratur genährt hatte, so eindeutig richtete sich der Vater des eigentlichen Pietismus bei diesen Fragen gegen den Katholizismus und gab mit der 1684 begonnenen Abhandlung "Die evangelische Glaubensgewißheit", "eine der bedeutendsten Streitschriften gegen die Papisten" in richtiger Erkenntnis der unvereinbaren Auffassungen von der "Kirche" hier und dort. Erst zu Beginn des neuen Jahrhunderts erhielt Anton Ultich von Braunschweig auf seme Anirage von dem lutherischen Helmstädter Theologen J. Fabricius und dem damals schon in Halle wirkenden Chr Thomasius das Gutachten, "daß zwischen der Ausgburgischen Confession und Römischen-Katholischen Religion kein sonderlicher Unterschied sei und daß man bei dieser sowohl als jener selig werden konne". Wenn darauf hin auch die Nichte des Herzogs und dann er selbst zur katholischen Kirche übertraten und damit "barock" schlossen und handelten, so liegt der Sinn der Gutachten selbst doch vielmehr in der Richtung eines kirchlichen Indifferentismus, wie er selbst bei Gottfried Arnold um diese Zeit zu warmer Anerkennung der persönlichen Frommigkeit mancher mystisch gerichteter Katholiken führte, ohne daß dadurch sem Kampf gegen jede Art kirchlicher Bundung an Schärfe eingebüßt hätte.

Aber nicht nur in diesem Kreis macht sich der Durchbruch einer neuen Seelenart geltend. Die schlicht innigen, unhumanistischen Erbauungsschriften des Kapuziners Martin v. Kochem zeigen eine Umschichtung der Erlebnis- und Auffassungsweise, wie sie dem Pletismus nicht so fern steht. Anderseits bleibt selbst er, dessen Werke bis zum Ende des 18. Jahrhunderts in schier zahllosen Auflagen immer wieder gedruckt werden, ungehort, als er in seinem letzten Werk mit der gleichen Schlichtheit spekulativ-dogmatische Fragen behandelt (1708) Der Jesuit Paul Aler umgekehrt nähert sich in seinen "Tragödien" "Bertulfus



183. Kupferstich aus E. G. Happelii , Großte Denkwürdigkeiten der Welt". 1683. Der Sonnen Gestalt.

per Anshertamliberatus"(1701) und ,, Joseph"(1702) dem rationalistischen Klassizismus Freilich verhietet sich hier die entscheidende Umorientierung yon selbst, die bei Thomasius wie bei Arnold von der Transzendenz der Übernatur und der Offenbarung weg in die unbedingte Immanenz des Bewußtseins führt Fur den Juristen und Volkserzieher Thomasius wird dabei die Lebensnutzlichkeit der Regeln zum entscheidenden Kriterium Er laßt die Offenbarung fur sich bestehen, aber als lebenswichtig sieht er die drei Grundtriebe der Menschennatur Glucksverlangen, Besitz-und Herrschaftsverlangen, Todes- und Schmerzensfurcht Hier findet cr die "Fundamenta juris naturae et gentum, ex sensu communi deducta" (1705), aber zugleich die Grundlagen fur seinen ganzen Wirklichkeitsglauben. Den eigentumlichen Verwachsungen mit abgesunkenen Denkformen barocker Art kann hier nicht nachgegangen werden Mit seinem Glauben an die Harmonie zwischen Sensus communis und jenen Grundtrieben wird Thomasius der "Vater der Aufklärung", soweit sie eudamonistisch und rationalistisch wirkt. Seine schriftstellerische Starke ist die eingeebnete Klarheit der nachsten Umgebung, ist die Beschränkung meht nur auf den individuellen Raum, sondern auch auf die individuelle Leistung, ist die Unerschrockenheit und nauve Frische seiner Gedankenfuhrung und Schreibweise. Von der andern Seite her stoßt der aufgewühlte Spiritualismus Arnolds mit

gewaltiger, entkurchlichender Wirkung vor Die grundsturzende Wendung, die seine "Unparteiische Kirchen- und Ketzergeschichte" (1699f.) der gesamten Wirklichkeitssicht gibt, ruht darm, daß der Maßstab nicht mehr die moralisch-religiöse Entscheidung nach transsubjektiven Normen ist, sondern die Innerlichkeit des Erlebens, nicht mehr nur die Richtigkeit, sondern noch mehr die Echtheit. Als Ausdruckslyriker bedeutet Arnold überdies einen Markstein auf dem Weg von J Bohme zu Klopstock. Hinter ihm muß doch auch ein Erbauungsschriftsteller und Lyriker wie der Theologe Scriver in die zweite Reihe treten. Und wenn man sieht, wie Arnold Kunftiges ergreift und formt, dann zeigt sich recht deutlich, wie die sonstige Übergangsdichtung der Jahrhundertwende doch vornehmlich nur eine Abflachung der barocken Spannungskurve bringt; die Epigrammatiker Grob und Wernike, der zahme Satiriker und Idylliker v. Canitz, der Hofmannswaldau-Renegat Benj. Neukirch und seinesgleichen, selbst der niedersachsische Barock, der ach um die Hamburger Oper schließt. Auf der ganzen Linie darf man, verallgemeinernd, ein Erschlaffen der kombinatorischen Intensität zugunsten personlicher seelischer Fulle oder rationaler, anmutiger Eindeutigkeit feststellen. Die unfaßbare Vieldeutigkeit des Wirklichen sinkt aus dem schopfungsglaubigen Intellekt in die ichgläubige Irrationalität des Gemüts. Noch verbreitet sich dabei die flächenhafte Erstreckung uber die Erde, ein spätbarocker Gegenzug gegen die heraufziehende Herrschaft der Innerlichkeit und zugleich doch ihr Wegbereiter in der Abschließung gegen die Ich- und Erdtranszendenz. Die Haltung der "curiosity", von G. Hübener für das England von "Gullivers Reisen" aufgewiesen, jenes Verlangen nach dem Wissen um Unbekanntes, Ungewöhnliches auf dem werten Erdenrund - eine burgerliche Wißbegier, der doch vielfach der Mut zum personlichen Erfahren fehlt, wie Vorreden zu einschlagigen Werken reigen —; solche Haltung gehort auch im deutschen Spatbarock zu den Brücken aus dem Barock hinaus E. G. Happel, dessen Romane Musterbeispiele für das Absinken barocken Kulturguts bieten, hat mit der Gewandtheit und dem Spursinn des kommenden Literaten mehrere umfangliche Werke geboten, die dem Kuriositätsbedürfnis entgegenkommen. Da ist sein stattlicher "Thesaurus exoticorum oder eine mit ausländischen Raritäten und Geschichten wohlversehene Schatzkammer" (1688), seine posthume "Historia

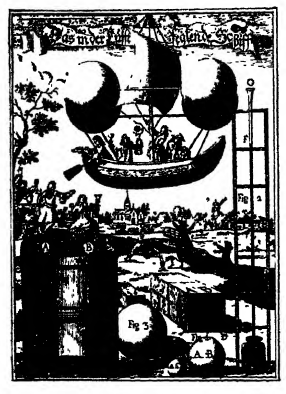


184 Kupferstich aus E. G. Happeln "Großte Denkwürdigkeiten der Welt". Die indostanische Veränderung.

moderna Europae oder eine historische Beschreibung des heutigen Europa" (1692), eine synchronistische Geschichte des Halbjahrhunderts seit dem westfallschen Frieden, vor allem aber jene wahre Schatzkammer von historischen, geographischen, ethnologischen, naturwissenschaftlichen Kuriositäten, die, mit vielen Kupfern geschmückt, als Wochenschrift begonnen wurde und 1683—91 in 5 Bänden erschien, "Größte Denkwürdigkeiten der Welt oder so genannte Relationes curiosae". Dies Werk verdient durchaus eine Stelle neben den "Monatsgesprächen" des Thomasius (seit 1688). Hier faßt man die polyhistorische Gegenstandswelt, aus der seit der Mitte des Jahrhunderts auch die Dichtung oft ihre Stoffe griff. Aber was die barocke Dichtung kombinatorisch zu zielstrebiger Ordnung und Deutung zwang, das wird hier im bloßen Nacheinander der Wochenschrift "kurios" aufgereiht: durch den kunstvoll verschränkten Bau des endenden Barock bricht entformte, zukunftschwangere Renaissance durch. Das, was im ausgehenden 16. Jahrhundert wohl überformt, aber nicht in der Barockform erfüllt wurde, erhebt nun allerorts das Haupt zu neuer Prägung eigenen Willens, zur nachbarocken Renaissance.

Uber so schwankendem, widerspenstigem Grund werden zu Ende der achtziger Jahre noch 3 Romanwerke errichtet, in denen wir wohl die spätesten Erscheinungen der barocken Großdichtung zu sehen haben. Sie stammen nicht aus den bürgerlichen Kreisen, die jetzt zur Kultursteuerung drängen, sondern noch einmal aus der hößisch-humanistischen Welt. Nach dem, was über die Grundzuge der Geschichtskombinatorik früher ausgeführt und an Lohensteins Drama, Anton Ulrichs erstem Roman bewährt wurde, muß und kann sich unsere Skizze der Umrißlinien und Ordnungssysteme kurz fassen, wenn nun noch diese repräsentativen Enderscheinungen nach Art und Ort bestimmt werden sollen. Denn wir suchen nicht nach dem Niedergang des Barock und der Umdeutung seiner Formen von innen her — dieser Niedergang, der zugleich Aufgang des "nachbarocken Klassizismus" ist, vollzieht sich ja noch bei Haller, Hagedorn und Schnabel, ja in der Gellertzeit —, sondern nach dem Ausgang des Barock. Und den stolzen Ausgang des Barock findet man eben in jenen drei Werken.

Die "Assatische Banise oder blutiges, doch mutiges Pegu" des Herrn H. A. v. Zigler und Kliphausen (1688) schwelgt noch einmal im weiten rhetorischen Faltenwurf, im bild- und klangschweren



185. Kupferstich aus E. G. Happeli "Großte Denkwirdigkeiten der Welt". Das in der Luft fliegende Schiff

Schwung der Sprache Wenn es da vom Toben kriegerischen Angriffs einmal heißt, "daß es schien, als ob die Luft zu enge werden wollte, ein solches Getone zu ertragen", so ist damit die uberreiche Blechinstrumentierung in den hochpathetischen Partien des Werks selbst gekennzeichnet. Neben diesen Teilen aber, die "politische" Wirrungen zwischen den repräsentativen Helden vorwiegend in kniegerischer Entfaltung, freilich auch in grausig beleuchteten heroischen Einzelszenen geben, entfällt doch ein merkwirdig großer und starker Anteil auf das Schicksal des treuherzig wackeren Dieners Scandor, der wohl noch drollig, aber doch gelegentlich schon "staatswichtig" erscheint. Und bei naherem Zusehen zeigt sich, daß das ganze monadologische System vereinfacht ist. Das Reprasentationsverhaltnis zwischen Herrscher und Staat ist gelockert, die einmalige Individualität der heldischen und staatlichen "Begriffszeichen" ist verblaßt. In dem allzu lauten Gesamtton konnen jene feinsten Abschattungen nicht zur Geltung gebracht werden. Schon der geringe außere Umfang deutet auf ein Zusammenschrumpfender Substanz hin Gemessen an "Herkules", "Ottobert" und vorab "Aramena" ist der Gesamtbau recht plan; nach kurzem, heftigem Eingang bringt das erste der 3 Bucher ein, wenig "geistreiches", Nacherzahlender Vorgeschichte Mankonnte an eine aufgeschwellte Novelle denken Da ist denn auch kein Platz für die langsam sich auswirkenden Verzahnungen Es ruckt nahe an das geradlinige Opernschema heran, wenn der Held Balacin hier seine

Banise aus den Klauen des gräßlichen Tyrannen Chaumigrem befreit und dieser staatlich mehr verbrämte als getragene Vorgang von einer etwas schmächtigeren Parallelhandlung durchspielt wird. Daß der Stoff aus der indischen Geschichte des 16 Jahrhunderts entnommen ist, mochte den Kuriositätswert des noch oft gedruckten Werks erhohen. So wurde es bald auch in eine Haupt- und Staatsaktion umgegossen (vgl. Abb. 33 in Walzels anschließender Darstellung).

Die Vorrede der "Banise" weist preisend auf das baldige Erscheinen von Lohensteins "Arminius und Thusnelda"hin Das breitwuchtige Werk von zweimal 9 Buchern erschien posthum 1689f Offenkundig handelt es sich auch hier um dichterische Gestaltung der kombinatorischen Geschichtssicht, und doch ist die Gestaltungsart von der Anton Ulrichs sehr verschieden Das ist schon damit gegeben, daß Lohenstein das Wesen der menschlichen Wirklichkeit nicht in freier Kombinatorik exemplifiziert, sondern in der quellenmäßig erfaßten Geschichte der Welt zur Zeit des Augustus und Tiberius durchsichtig macht So wird von ihm das Kombinieren des Nachemander viel summarischer gegeben als in der "Aramena". Anderseits wird neuere und neuste Geschichte in die Begebenheiten der romischen Kaiser und germanischen Fürsten hmemprojusert. Durch Hermann den Cherusker selbst leuchtet Leopold hindurch, und in der Reihe von Hermanns Vorfahren spiegeln sich die Habsburger seit Rudolf Fur die Wiedergabe der Konfessionenkämpfe durch die Gegensätze zwischen den Druden (Katholiken), Eubagen (Reformierte), Barden (Lutheraner) hatte Barclays "Argenis" den Weg gewiesen Dabei wirken aber nicht alle Einzelvorgange zu einem großen Begebuastrom zusammen. Namentheh die ersten 9 Bucher sind stark rahmenmaßig gebunden. Die Einleitung gibt da die Teutoburger Schlacht. Weiterlin ruckt die Kette der Begebenheiten kaum voran bis zum 9. Buch, wo im Anschluß an den Sieg die Vermählung Hermanns und Thusneldas vollzogen wird. Nur die dazwischenfallende Entfuhrung Thusneldas durch Segesth und ihre Wiedergewinnung ist ein eigentliches Geschehnis. Im übrigen finden sich Fursten und Fürstinnen in dieser Zwischenzeit zu Gesprächen zusammen, und dabei werden die Geschichten Armeniens, des ferneren Ostens, Roms, der Germanen von

den daran näher oder ferner Beteiligten erzählt. Das gibt dem Ganzen im Gegensatz zu dem atemraubenden Gang der "Aramena" eine breite, stampfende Bewegung. Im 2. Teil schreitet das Gegenwartsgeschehen weniger zogernd fort. Doch auch hier waltet weniger die Spannung auf das Ende, als die Spannung, die den gegenwartigen Zustand in scheinbarer Ruhe halt. Der Dramatiker Lohenstein sieht doch auch in seinem Roman mehr szenisch als episch Und wie seine Trauerspielverse fernste Bezuge in Bilder zusammenballen, so entfaltet seine Romanprosa immer wieder das Relationsgewebe der geschichtlichen und der naturwissenschaftlichen Wirklichkeit, in dem der jeweils erzählte Vorgang steht. Gilt es einen Entschluß zu fassen, so wird eine tiberwältigende Fulle von gleichartigen und entgegengesetzten Entschlüssen durchdiskutiert. Ein Urteil wird an zahllosen entsprechenden Fallen möglichst allseitig gepruft. Dazwischen regen sich die Passionen, auch sie aufs feinste, vielsertigste, uberraschendste gefaßt. Die Kraft des Werks ist nicht packende Bewegung, sondern erregende Erwägung. In der "Aramena" leuchtet fast blendend der sichere Glaube an die höfische Geschichtswelt. Im "Armmius" dunkelt aus einem unbegreiflich reichen Wissen, einem hellen Intellekt schmerzlich gefaßte Resignation einer letzten Glaubens- und Ratlosigkeit. Die eigentliche Bewegung dieser ungeheuren geschichtlichen Weltdichtung und Weltdeutung ist die Disputation des Emzelnen im Ganzen und des Ganzen im Einzelnen, und sie führt zur männlich schweigsamen Desilinsionierung dieser ganzen disputatorischen Kultur. Der Bürger Lohenstein ist noch einmal vor dem bürgerlichen Zeitalter in die hofische Barockwelt aufgestiegen, hat sie sich angeeignet und endet auf der Zeitenscheide mit einem "Ignorabimus", wie es heroischer in der Dichtung wohl nie geprägt worden ist.

Das Erscheinen von Anton Ulrichs zweitem Roman zieht sich über die Jahrhundertwende hin. "Die romische Octavia" war nach Angabe der Vorrede zu Band 4 bereits 1679 bis zum 3. Band vollendet, und spatestens 1685 ist das Werk auch so weit gedruckt herausgekommen. Dann aber nahmen die Regierungsgeschafte den Herzog ganz in Anspruch, und erst 1703/07 folgte Band 4-6, 1711 ein Neudruck des ganzen Werks, 1712 eine 2. Ausgabe, die "auf Veranlassung einer hohen Kgl. Prinzessin nach dem ehemaligen Entwurf geändert und durchgehends vermehret" war. Diesmal steigt das Geschehen aus den Umstanden des Abend- und Morgenlandes von der Zeit des sinkenden Nero bis zum emporsteigenden Vespasian auf; Octavia 1st die Gattin Neros, die aber hier dem vom Kaiser verhängten Tod entrissen und nach unendlichen Mühsalen mit ihrem Befreier, dem armenischen König Tyridates, vereinigt wird. Die dichterische Anlage ist genau die gleiche wie bei der "Aramena". Diese ist das Werk des jugendlichen Mannesalters, die "Octavia" das der Reife. Raum und Zeit sind, wie sich schon aus dem Stofflichen erzibt, hier noch weiter gespannt, die Zahl der individuellen Monaden ist noch großer, die Verwicklungen, Tänschungen und Erhellungen vielfach noch verworrener und stärker. Leuchtet die "Aramena" in junger Intensität, so die "Octavia" in ragender Stärke. Aramena ist die siegsichere, strablende Jungfrau, Octavia die geprüfte, unerschutterliche Frau. Dort in der Höhe die Glaubenswelt der vorchristlichen Patriarchen, hier in die irdische Geschichte sich einsenkend die Glaubenswelt der jungen, märtyrerreichen Christenkurche. Der Gang ist in der "Octavia" breiter, der Ton ernster, frommer geworden. Aber der Aufriß zeigt bei aller Erweiterung bedeutsam wieder jene barockkirchliche Kuppelung der ersten 4 Bücher und den ergänzenden Altarbau der Schlußbucher. Lohenstein ist auch im Roman der szenische Disputator, bei aller dramatischen Spannung doch eigentumlich statisch mit seinem Nebeneinander letzter Gegensätze und bei allem Faktenwissen eigentümlich skeptisch mit seiner Flucht in asthetischen Heroismus. Anton Ulrich ist auch in seinem zweiten Roman der große Epiker, der die kombinatorische Weltsicht in den Verkettungen des Geschehens kaleidoskopisch entstehen läßt, und in seiner grenzenlosen Bewegung ganz erfüllt von dem voluntaristischen Rationalismus, dem hofisch-klerikalen Humanismus, dem Glauben an die in Fortunas Welt eingebaute Heilsgeschichte.

Das sind doch wohl die unterscheidenden Ordnungssysteme des deutschen Barockzeitalters. Seine Pragungen sind in der Wortkunst erst durch Goethe völlig abgetan Das Ethos
haben sie bis 1918 wieder und wieder mitgepragt. Ihre letzte und umfassendste, unbedingte
dichterische Gestaltung haben sie in der "Octavia" erfahren. Sie laßt zu Beginn des neuen
Jahrhunderts noch einmal das eigenste jener hellen und kalten, humanistischen und unhumanen, pracht- und grauenvollen, transzendenzverbundenen und unkontemplativen, passionenreichen und gütearmen Zeitspanne aufleuchten; letztes Gestirn einer Sternenwelt, die
ein neuer Morgen für immer unter den Horizont ins Vergangene dreht.

Abreham 2 S Clura 213, 228, 247 Abschatz, H Admann, Frin

## REGISTER.

Abschatz, H. Admann, Frir v. 207, 221, 252
Ackermann, Heins 152, 161f
Adelmann, Bernh 125
Aeist, Paul v. d. 164
ignicia, G. 193, 237
-, Rul 53, 135,
Achippa von Nettelsheim 116, 136, 136
Adelahus Mulis, 136, 222 Adelphus Mulig, Joh 112, 114, 117, Adolfus 21 Adollus II Andorffer, Kasp 65 Albertus Magans 37 37, 40, 77, 115 Albert von Sachsen 37 Albrecht von Schaffenberg 13, 25 Albertinus, Aeg 149, 195, 190 Alberus, Frasm 118, 151, 152 Albrecht von Halberstudt 169 Albrecht von Halberstuft 169 Aler, Paul 25; Alewyn, R. 125, 198, 200, 223 Alger v Lütkh 110 Althaus, P 13<sup>8</sup>, 139 Anthrosus 139
Ambrosus 139
Amorbach, Joh. v 115
Andreac, Joh. Val 139
Andreac, Joh. Val 139
Andreas (Explan) 59, 78
Augeins Silesus webe Scheifler
Anker 16 Anton Ulrich, Herzog v. Braun-schweig-Wolfenbittel 206, 209, 231, 232, 238, 246-252, 255, 257, 258, 259 Antonius v. Pfort 90 Arcopagita siche Dionysius Arigo 93 Arigo 93 Aristophanes 198, 161, 172 Aristoteles 37, 39, 126, 132, 134, 136 Arndt, Joh. 190, 191, 198, 203, 255 Armen, A. v. 247 Armold, Gottir 228, 255, 256 Artopeus, Joh. 177 Asop 24, 151 Audignet, d' 215 Augustinus 37, 38, 50, 66, 134 Augustinus 37, 38, 50, 66, 134 Avancius, Nic. 209, 221, 223, 227, 231, 234, 235—245. 252, 254 Aventis 78, 100 Avicenna 37 Ayrer, Jak 185 Bath, Joh Seb. 2, 13 · Bacon, Roger 37, 39 Banecine, G. 142 Baide, Jak. 181, 197, 198, 254 Baidemar v, Petersweil 35 Barcary, John 199, 238, 248 Barcary, 122 Barclas, John 199, 13%, 24%
Barconus 132
Bartas, du 198
Beatus Rhenanus 115
Bebel, H. 114, 117
Bebermever, G. 7, 144
Beheum, Michel 53
Bernekkt XII, Papat 43
Bergmann v. Olpe, Joh 194
Bernhard v. Clurvanus 52, 133, 194
Bernhard v. Wagung 54, 64
Bernharduno v. Siena 66
Bernini, G. L. 2 Bernau, G L 2 Bertheld v. Regensburg 1, Besoki, Christ 108 Besseler, H. 7 Bets, J. 104
Bettler, E. 104
Beddermann, Jak 2, 175, 193—200,
212, 221, 223, 228, 230, 2381, 

Bhanevenna 136 Bhanes, L. 137 134, 227 Beacherto, Giov. 20, 61, 85, 94, 166 Bedin Jenn 135, 141 Bectium 14 Bohemus 152 Bohme, Jik 1, 134, 139, 175, 130 bis 193 197—200, 221, 223, 227, 240, 250 Bohmer, Heinr 52 Bohmer, Aug 2,28
Bolte, Jul 230
Bolte, Joh 227
Boltz, Val 160, 162
Bomer, A 96, 215
Bonsey, A 96, 215 Bonaventura 30, 40, 42, 50, 99, 110, Honer, Lir 24, 251 Bornkamm, Henr. 87, 190 Botzbern 112 Brant, Sch 58, 48, 99, 105, 114f, Brant, Seb 48, 48, 99, 105, 1141, 177, 145
Brecht, Levin 160, 181, 190
Bremond, H. 7, 41, 54, 135
Brentano, Cl. 247
Brinkmann, H. 204
Bruggemann, Fritz 185
Brulow, Casp. 181, 104
Brunner, Andr. 193
Bruno, Giordano 2
Bruno de Loher 137
Bucer 118, 1351, 138
Buchholts, Andr. Heinr. 214, 238, 243 243 Bullinger, H 159 Burckbardt, Jak 2 Burdach, Kout. 7, 11, 38, 39, 54. 56, 60, 81 Busch, Herm v dem 115, 118 Busch, Joh. 50 Butiner, Wolfg 184 Cajetan, Jak. 87, 121 Calderon, Pedro de la Barca 2, 142, 23) Calvin, Joh 51, 132, 136, 203, 209 Camerus, Petrus 2, 137, 139, 178f, 21 1 Camiz, Friedr Rud Frb v 246 Canita, Friedr Ruf Frie v 200
Carion 33
Cardeny 189
Carthussanus, Lionisius 85
Casanus v Hesterbach 77
Cassian, Joh. 50
Cats, Jak 245
Camen, Nic 221, 223
Celtes, Konr 97f, 100, 105, 108, 160
Carme Pheris, 50, 78 Cervantes Saavedra, Visc de 2, Clavijo 75 Cuchilus, Joh. 129 Cohn, Eg 128 (lies stets "Colin"), 145, 200, 228, 219 Colerus (Clar Koler) 227 Coletus 107, 111 Comenius, Joh. A 198 Coppernicus 141 Coppernicus 141
Curneille, Pierre 2, 200, 216, 230
Corvinus, Laur 96
Crocus, Corn 137, 138, 152
Crotus Rubianus 115, 116
Crusius, M 194
Culman 174
Cusanus nehe Nicolaus
Coppenier (10h. Spreßhaumet) 113 Cuspman (Joh. Spießhaymer) 115 Cyprian 139 Cyprian 130 Cypria

Dath, Sumon 1<sup>4</sup>4, 20<sup>9</sup> Danckert, W. 17<sup>4</sup> Daniel v. Soest 17<sup>4</sup>, Daniel N. Soest 17<sup>4</sup>, David v. Aughurg 39, 42, 50 Declekind, Fried 145, 140 Descartes, Rene 2, 140, 141, 192 Descartes, sche 2, 440, 421 32 Descartes 216, 215 Detrich v. Freiberg 37, 41, 42 Ditterch v. Pleningen 115 Ditter, W. 7, 111, 113, 140, 195 Dionysius Aleopagita 65, 72, 85 oder Kartauser 65, 139
Lominikus v. Trier 52
Lotiant, Peter 86, 172
Dorothea v. Marienwerder 52 Dorprus 151 Dorpus 151 Dorrer, A 228 Drevel, Jer. 197 Duhem, P 63 Duhr, B. 128 Durer, Albr 144, 195 Durwachter, J 183 Eberhard, Herzog v Wurttemberg Eberhu v Gunzburg 118 Ebernand v Erfurt 90 Eck, Joh 121 Eckhart, Mester 37, 39, 41f, 44f, 51, 64f, 87 Egher v. Kalkar, Heinr 51 Elike v Repgow 45 Elihart v. Öberge 18, 93 Elecmore v. Österreich 90 Elisabeth, Konlgin v England 179, zão Ehsabeth v Nassau-Saarbrucken 74—78 Effenbog, Nik 115 Effinger, G 7, 128 Emser, Hieron 121 Erasmus v Rotterdam 1, 5, 6, 40, Erasmus v Rotterdam I, 5, 6, 40, 49, 53, 68, 80, 81, 96, 103 107, 109—119, 121f, 126, 129, 135f, 138f, 145, 153, 154, 165, 160f, 183, 187, 205, 224
Ernst der Fromme, Hersg v 190
Eschweier, K 128, 138, 197, 203
bis 208, 221, 233, 234
Eugen IV, Fapst 14 Euklid 39 Euripides 160 Eyb, Albr v 81, 88f, 96f Fabricus, A 160, 182 -, J. 255 Fanckel, Servatius 85 Farmator 60 Felser, Vich 59 Fencion, Franç 438 Ferdinand II , Erzherzog v, Tirol Ferduand II , Etznerzog V. 1160
185
Ferrer, Vinc 66
Feyerabend 90
Ficmo, Mars 2, 115
Fischart, Joh 95, 1451, 149, 155, 169, 186—188, 192, 2121, 246
Fisher, John 107
Finkeithaus, G 216
Fiacus Illyricus (Matth Vlicich) 131, 132 Flayder, Friedr H 198 Fleck, Kour 19 Fleming, Paul 198, 200, 218, 220, 254
Flemming, W. 7, 203
Folz, Hans 3, 48, 71, 72, 99
Forster, G. 157
Franck, Seb 25, 131, 136
Franckenberg, Abraham v. 191, 198, 221, 226, 227
Frankfürter, Phil 69
Franz v. Assist 11
Franz v. Salea 2, 137

Franziskus v Kasti 52 Frauenlob (Heinr v Meißen) 8, 15, 17, 20
Frey, Dag 176, 181

—, Jac 168
Frey Lieben, Chr 160
Friedrich v Hansen 9
Friedrich III, deutscher Kaiser 77, Friedrich Wilhelm, der Große Kurfurst 213
Frischeisen-Kohler, Max 234
Frischlin, Nikodemus 180, 183
Fromman, Hans 185 Froming 102 Froreisen, Isaac 189 Galius v Konigssaal 39, 45 Gamnilet 121
Gansfort, Wessel 53
Gellert Kausenberg, Joh 51, 981, 106, 115, 123
tellert, Chr F 257 Gengenbach, Pamph 1491, 104, 172, 174 Gerbel, Nik 115, 118 Gerhard, Joh 190, 203

—, Paul 103, 211, 249

Gerhard v Minden 24

Gerhard v Sterngassen 39 Gerson Joh 481, 65, 99
Gertrud, d Gr 41, 137
Gervuus, G G 28
Gerson, de 217
Giese, Barth 129
Giese, M 64 Glaser, M 97 Glaser, M 97 Gnaphacus, Wilh 137, 152f, 157 bis 162, 164f, 167, 172, 186 Goedeke, K 143 Goethe, J W v 1, 8, 34, 154, 198 Goethe, J W V 1, 3, 34, 134, 136 200, 205, 207, 210, 259 Goldast, Melch 211 Gorres, Jos v 8, 165 Gossenbrot, Sigism. 76 Gottfried v Straßburg 2, 15, 18, 10, 28f, 93f, 177-Gottsched, Joh Chr 22qf, 245, Gottsched, Joh Chi 2247, 243, 242 Grabmann, M. 36, 39, 51 Greff, Joachum 160 Greffinger, Georg 216—18 Gregor d Gr., Papst 51 Gretser, Jak 1821, 195 Gneunger, Joh 104 Gneunger, Joh 104 Gnumelshausen, H. J. Chr 1, 141, 222, 233, 232, 233, 234, 234, 235, 236, 230, 213, Grimmeishausen, H. J Chr I, 141, 159, 167, 195, 196, 299, 213, 217, 220, 238, 243—48, 252 Grob, Joh 236 Groct, Gerhard 45, 51 Gryphus, Andress I, 201, 206, 210, 221—225, 227, 2306, 238 his 241 Guevara, Ant 138, 145, 189 Gundolf, Friedr 210 Gunther, Joh Chr 79 Habermann, Joh 139 Hadamar v. Laber 28f Hadamar V. Laber 201 Hadawijch 40f Hadiaub, Joh 13, 69 Hagedorn, F.R. v 257 Haller, Joh 83 Hallmann, Joh Christian 209, 211, 239, 245 Ham, Heurich 160 Handel, Georg Friedrich 177 Hankamer, Paul 128, 156, 187, 216

Hans v Buhel 60

Hans v Niedermein 14

Happel, E G 238, 243, 256f

Hardecker, der 14

Harphius s Herp, H

Hardorffer, Georg Ph 145, 206, 216, 218f, 230 139,

Hartheb, Joh 772.

Hartmann v Aue 8, 18, 26, 69

Hartman v Kinnt 44

Hatsfeld, Hefmut 7, 62, 106, 212

Hatsfeld, Hefmut 7, 62, 106, 212

Hatsfen, Klara 69, 78

Hauffen, Ad. 186

Hayden, Gregor 70f.

Hebbel, Finedrich 242

Heermann, 10h 200. 211 Heermann, Joh 200, 211 Hegnus, Alex 113 Heddeger, Gotth 230 Header, Until 86 Hemburg, Gregor 48, 66, 75, 78, 82, 88 oz, os Heimerich, Arnold 103 Heimsoeth, Heinz 193 Heinrich v Beringen 26 Heinrich Julius, Herzog v. Braun-achteric 1940s, Herzog v. Braun-Hennich Julius, Herzog V. Brainschweig 185
Hennich V. Breslau 17
Hennich V Briust 44
Hennich V Breinerg 18, 93
Heinrich V Laufenberg 60, 80
Hennich V Laufenberg 60, 80
Hennich V Linbeck 39
Hennich V Moringen 101
Hennich V Moringen 17, 24, 381 Henrich v Neustadt 18, 19, 44 Hennich v Neustadt 18, 19, 44
Hensus, Daniel 137
Heliodor 1771, 194, 215, 217
Helwig, Joh 215
Herder, J G v 210, 236
Hermann, M. 97
Hermann v d Busche 8 Busch
Hermann v der Loveia 41
Hermann v der Loveia 41
Hermann v Sachsenheim 69, 71, Hermann v. Wied 135 Herp, Heinr (Harphius) 51, 72, 137 Hesselloher 69 Hessus, Robanus 156 Hieronymus 130 Hieronymus de Werden 103 Hieronymus 130
Hieronymus de Werdea 103
Hieronymus 221, 222, 256
Hoffmenster, Joh 138
Hoffstetter, M 189
Hoffstetter, 112, 128, 134
Hoffstetter, G 256
Hubener, G 256
Hubener, G 256
Hubener, Tob 198
Hubener, Tob 198
Hubener, Tob 198
Humed, Montfort 59
Huizinga, J 28
Humed, Chr Fr. (Menantes) 238
Huß, Joh 38, 53, 58, 122
Hutten, Uir v 1, 76, 84, 108, 113
his 115, 117)
Landen 26 Carolin 16 Jacobus de Cossolis 16 Jakob v Kluse 52 Jakob v Mets 39 Jansen Rnenkel 20 Jaspar v. Genep 174 Jedin, Hubert 140 Jeronismus 58 Ignatius v Loyola 23, 38, 50, 53, 72, 138, 178, 224 Imbart de la Tour 7 Ingolt, Meister 26, 74 Joachumsen, Paul 100 Johannes, der Apostel 49 Johann KXII., Papst 43 Johann, Kurfurst v Brandenburg Joachim v Fiore 11 Johann v Geinhausen 81, 83 Johann v Jensenstein 54 Johann v. Kasti 48, 50—52, 72, 193 Johannes v Kreuz 2, 136 Johannes, Priester v Deutsch-ordenshaus in Marienwerder 52

Johannes v Montevilla 75 Johann v Neumarkt 38, 54, 81, 83 Johann v Seaz 5, 48
Johann v Sterngassen 39
Johann v Wesel 53
Johann Friedrich v Sachsen 181
Jorg v Ehingen 71 Irenkus 100 Ischyrus, Priester 172, 174 Junius 159 Justiniam, Lor. 66 Kalckbrenner, Gerh 136f Kansler, der 16 Karl IV., Deutscher Kauser 11, 38, 54, 81 Karl V., deuischer Kaiser 137, 147, Karl d Kuhne, Herzog v Burgund Kari d Kunne, Herzog v 1
105
Kaufringer, Heinrich 20
Kegel, Ph 139, 203
Keller, Jak 193
Kempf, Nik 86
Kepler, Joh 45, 63, 192
Kerkmeister, Joh 96
Kindermann, Balth. 235
Kißing, Heimut 36
Tystener Kuns 51, 00 Kistener, Kunz 61, 90 Klajus, Joh 218 Klemperer, Viktor 7, 61, 63, 72f., Kiopstock, Fr G 9, 193f., 205, 211 233, 237, 256 Koch-Rosenstock 134 Kolin, Korr 87
Kolros, Joh 172
Kolumbus, Chr. 113
Konrad v Ammenhausen 26
Konrad v Geusenled 65
Konrad v Hamburg 16 Konnad V. Hamburg 10 Konrad V. Wegenberg 37 Konrad V. Whisburg 10, 12, 151, 18, 20, 50f, 94, 169 Kopernikus, Nic 63 Kornchen, Hans 215 Korff, Herm Aug 193 Kriger, B 184 Kriger, J. 219 Kulimann, Quir 221, 225, 254 Kuramann, Andr. 601, 76 Kusanus siehe Nikolaus Landsperger, Justus 136f Landsperger, Justua 1301
Lang, J. 252
—, Matth 105, 124
Laporte, L. 207, 235
Lauremberg, Joh 230
Lebnus, G. Wilk 2, 65, 200, 203, 209, 231—35, 255
Leo d. Gr., Papet 205 Leo K , Papet roy Leoni, Thomas 58 Leopold I , deutscher Kaiser 245, 258
Lessing, Gotth Ephr 200
Laepe, Wolfg. 74f
Laheneron, R v 12
Lindener, Michael 168
Laonardo da Vinci 63 Lobwasser, Ambr. 189 Lochamer, Wolfl v 78 Locher, Jakob (Philomusos) 98, 105 105 Logau, Friedr. v. 1, 225—47 Lohenstein, Daniel Casper v 8, 207, 209, 218, 221f, 229, 231 bis 235, 235—43, 245, 254,£. 257-59 Longus 178 Lope de Vega 2 Loredano 215 Lotichius, Petrus 156, 1791 Luder, Peter 8s Ludof, v. Sachsen 44 Ludwig der Bayer, deutscher Kauser 14, 43 Ludwig XIV, König v. Frank-reich 230 Lukan 19

Lukian 44, 5, 96, 107, 113f, 30 Lulius, Raymundus 82, 118 Lupold v. Bebenburg 38 Lund, Zach 216 Lutcke, H 35 Tather, Martin I, 6, 23, 28, 38, 44, 53, 56, 74, 76, 87, 106, 113f, 119, 121—126, 129, 132—40, 151, 153, 155, 177, 173, 174, 181, 190, 203 Machavelli, Nicolo 65, 108 Macropedius, G 137, 147, 158, 100, Matropeonis, G 137, 147, 172, 174. Mahler, J. 228 Mahnke, D 232 Malebranche, Nic de 2 Mann, Thomas 77, 113 Mauburnus, Joh 85 Maner, G 40, 66 Manburnus, Job 85
Manser, G 40, 66
Manuel, Michas 2, 150
Marcus v. Lindau 42, 99
Margarete v Spannen 241
Maria v Osterwijk 137
Maria v Ungarn 105
Marquardt v Stein 90
Marshus v Inghen 37f
Marshus v Padus 14, 38, 76
Martin v Kochem 255
Martin v Kochem 255
Maren 12, 206, 221, 2231, 2 Masen, Jac 206, 221, 2231, 238 Maximilian I, dentscher Kauser 100, 105 Mechthild v. Hackeborn 193 Mechthild v. Helfta 40f Mechthild v. Magdeburg 11, 40f Mechthid v Magdeburg II, 40f Meder, Joh 144 Methid, 16 Methel, Josch 197 Mesterlin 76 Melanchthon, Phil 54, 126, 131 bis 135, 135, 138, 140, 132, 137, 171, 173, 180, 139, 140, 139, 140, Melissus stehe Schede Mentus 145 Merker, Paul 7, 118, 170 Menter, Paul 7, 118, 170 Menseum, Rulmann 42 Meyer, Henr. 218 Michaelis 139 Michelangelo 2 Michelangelo 2 Macylus 157 Milion, John 213 Minturno, Ant Schast. 150 Mirandola, Paco della 115 Molière, Jean Bapt. 230 Molière, M. 189, 203 Molière, Mart. 168 Montanus, Mart. 168 Montevetti, Cl. 2 Monte Herney V. Sachsen monteveru, Cl. 2 Monts, Herzog v Sachsen 181 Morthem, Joh. v 103 Morts, Thomas 107 Moscherosch, Hans, Mich 100, Moscherosch, Haus, Mich 100, s12—15, 230
Milich v Frag 17
Mulieg, Sethe Adeiphus, Joh
Muller, G. 126, 183, 209
Miller, Joh. 197
Miller, Thomas 90, 117, 119, 121, 1441, 149, 151, 159
Muschler, Joh 160
Muschler, 100, 115 Nadier, Jos. 7, 33, 134, 209 Naogeorg, Thomas 250, 172—74, 134 Narcis, G. A. 218f Nas, Joh 186, 188 Naucierus, Joh 115 Naumann, H. 7, 208 Neichart, Hans 97 Neichart v Remential 10—13, 69, 74
Neubert, Frits 7, 238
Neubert, Frits 7, 238
Neubert, Benj, 2252, 256
Newsld, Rich, 53, 161, 254
Newston, J 192
Niavis, Faulus 96

Nicolai, Ph. 189, 198 Nider, Joh 50, 51, 55, 57, 99 Nigrimus, Georg 186 Nikolaus V., Papet 64 Nikolaus V., rajek 64, 63—68, 72, 74, 76, 78, 82, 83, 100, 104, 107, 109, 116, 118, 122, 141, 184, 231f Nikolaus V. Lyra 38 Nikolaus V. Straßburg 39 Novalus 15, 255 Occiuno 138 Octingen, Wolfg v 216 Okkam, Wilh v 14, 36—38, 43. 76, 1211 Olearus, Adam 224 Optiz, Mart. I, 146, 156, 192—194 198—200, 212 214—216, 2181, 221f, 225, 227, 238, 243, 252 Origenes 139 Oram, Giordano 61 Osiander, Luc 186 Oswald v Wolkenstein 48, 58, 69, Oswald v Wolkenstein 40, 79, 80 Otto v Brandenburg 27 Otto v Hackberg 48 Ottokar v Stelermark 20 Ovid 95, 169 Owenus, Joh 216, 225 Palestrina, Giov P 2 Paracelsus, Theophrasius 87, 133, 140, 138, 190-192 Pascal, Blause 2 Peacal, Blance a
Paul III, Papat 141
Pault, Joh. 127
Person, Gobeliums 57
Peter v. Axberg 17
Peter v. Edelienbach 15
Peter v. Edelienbach 15
Peter v. Edelienbach 15
Petersen, Gerlach 491.
—, Peter 146, 128
Petrauca, Franc. 13, 38f. 55. 54.
6xf. 64, 8a, 8a 88
Petrauca, Rinac. 13, 38f. 55. 54.
6xf. 64, 8a, 8a 82
Petrauca, Rinac. 13, 38f. 55. 54.
Petrauca, Rinac 13, 38f. 55. 54.
Ext. Renut 67
Pencher, Rinac 250
Phildrium 251 Philipp, Brader 90 Philippus 72 Philo 66 Philo 56 Picardi v. Ilchtenberg, Joh. 39 Prichermer, Wolth. 100, 115 Pms II., Papat, siche Silves, Ehen Piafo 39, 54, 56, 116, 136, 284 Pianten 65, 58, 96, 1041, 148, 154, 160, 195 Pieser 48 (lies "Piesers Garei") Piotin 65, 85 Plutarch 187 Pintarch 187
Poggo, G. Abranc. 64, 91, 114, 117
Polo, Marco 75
Pomerius 49
Ponga, H. 204
Pontaus, Jak. 183, 194, 244
Postchio, Cir. Heiser. 243
Postinis, Joh. 179
Pompat, P. 87
Pomer, W. 830 Prokop v. Temples 211, 219, 227 Propper v. Goch, Job. 53 Poterick v. Reichertshausen, J. 77. Pradon, Nic. 230 Putach, Ulrick 59 Quevedo, Franc. de 212 Quintilian 136 Hebe, L. 179
Rabelata, Prançola 96, 1866
Rabes, H. Jak. 186
Rachel, Joachim 290
Rachel, Joachim 290
Rachel, Japath. 29
Radestja, Florest. 32
Raffael Smith. 193
Raffael Smith. 22
Ramons, J. Phil. 2

252-254 Reuchim, Joh 104f , 125, 119, 152, 148 Reuter, Chr 230 Rexius 163 Rheguy, Urbanus 118 Rhenauns, mehe Beatus Rhenanus Rhade, Theod. 194 Richelter 199, 216
Richental, Uir. 57
Richstatter, Karl 44, 227
Rienzo, Cola di 34, 54, 82
Ringwaldt, B 1841 Rist, Joh 200, 203, 216, 222, 230 Ritter, G. 37, 84, 121 Rollenhagen, G. 185 Rousard, Pierre de 142, 156, 179f, 212 Rosenplut, Hans 72
Rosenia v Gandersheim 204
Roth, Marian 197, 228
Roth, W. Vanneham 204 Rothe v Kreusberg, Joh 59 Rudolf v. Biberach 51
Rudolf v Enis 20
Rudolf v Habsburg, deutscher Kauser 255
Ruß, Nik 53
Ruwshoek, Jan van 42—44, 48f,
51, 72, 55, 57
Ryckel, Daonyaus 51, 72, 147 Sacer, G W 185 Sachs, Hams 1, 97, 104, 106, 143, 153, 1591 103—105, 1701, 218, 247 Sacro-Bosco 37 Salat, H. 161—163, 173, 181 Salamann, W 165 Sandáus, Max 1921, 227 Scaliger, Jos Just 100, 194 Schaudenreißer, Sim 100, Schallenberg, Chr v 184 Schauer, H. 7 Schaizgeser, Kasp 13 Schede, Paulus Mehasus 179, 18, Schede, Paniss Meissus 179, 14), 194
Schedel, Harim 131
— Herm 78, 80
scheffler, Joh. 1, 175, 192, 299, 211, 221, 227—229, 240, 254
Sched, Joh Herm 147 178, 219
Schett, Wilh 7, 21

Ranke, Fr 2,
Roymoland 11.
Rednine, P 182, 10.11
Respondence, ther 16.1
Respondence, the Schunebeck, Brun v 20 Schunebeck, Brun v 20 Schondonven, Joh. v 48f. Schottel, Just G 222 Schroder, Edw 15, 104 Schroder, Manfr 154 Schulte, W 7 Schunzinn, Val 165 Schupp, J Balt 213 Schwenkfeld, Casp v. 136, 190 Schwenkfeld, Casp v. 136, 190 Schwenkteld, Casp v. 13 schwieger, Jak 216 Scotus, Duns 38f, 99 Scripers, Paul 54 Scrier, Chr. 256 Sculery, Mad de 215 Sculetus, Andr 227 Sculetus, Andr 227 Scundus, Joh 137, 154 Scenniller 20 Seitmann 227 Seneca 39, 54, 105f , 160, 195, 200, 212 Servet, Mich 135 Seuse, Heinr 11, 15, 40, 42—45, 51, 85, 99, 137 Shakespeare, W. 143 Sagmund, Herzog z. Österreich 66, 77 Salvio, Enea 64, 76, 821, 88, 931, 99 Simons, Jos. 221, 223 Sieidan, Joh 131 Sokrates 66, 116 Sophokies 161, 173, 200 Sozum 738 Spalatin, G. 115, 139 Spangenberg, Wollh. 186, 189 Spangenberger, Cyriacus gr Spee, Fr 93, 198, 211, 219, 254 Spener, Phil Jak 255 Spengler, Laz, 11 Sperartius, 160
Spied, Joh 163
Spied, Joh 163
Spreng, Joh 163
Sprenger, Jak 94
—, Marqu 05
Stagel, Elsbeth 15 Stampler, Wolfg 7, 128
Stampler, Wolfg 7, 128
Staudacher, M 211, 214
Staupts, Joh v 106, 123L, 134
Stem, Charlotte v 154
btemhowel, Henr 88f, 91, 151 i Steinmar 69 Stephan, Meister 26

Stepham, Clem 100 Steler, C 220, 229f. Stockin, Uir 16 Stolle, Measter 15 Stranch, Phil 14th Strick, Fr. 175
Strick, Fr. 175
Strick, Fr. 175
Stricker, der 20
—, Joh 184
Stubenberg, J. W. v. 215
Sturm, Juh 136
Suarez, Franc. 2, 141, 2031, 2331, Suchensum, der 18 Suchenwirt, Peter 12, 18, 20, 25, 29 Sudermann, D 189 Summenhart, Cour 54 Surnus, Laur 131, 136f Tannhauser, der 17 Tasso, Bernardo 2, 132, 142, 198
Tatius, Achilles 177f
Tauler, Joh 11, 42—45, 51, 85,
99, 136f, 144, 178, 257
Teichner, Heurr der 20, 25, 29
Terens 97, 104f, 148, 154, 150, Tetzel, Gabr 95
Tetzel, Gabr 95
Theresa, d Hl 136
Thomas v Aquino 37 39—42, 49, 51, 66, 99, 139, 143f, 147
Thomas v Choimpre 37
Thomas v Kempen 45, 48—51, Toy Thomasın v Zuclarıa 14 Thomasıns, Chr 145f, 230, 255 bis 257 Thuring v Ringoltingen 76 Timan 139 Titze 216 Trithemus (Joh Trithem) 82, 84, 87, 100, 118 (hea Trithemus)
Tscherung, A 200, 215f
Tunger, Aug 91, 114 Ugoinu 96 Uluch v Lichtenstein 12 Uluch v Rappolisiem 18 Ulrich, Hetz v Würtibg 114 Unger, Rud 49 Urban, E. 225 Urié, Honore, Chevalier d' 178 Vadian (Joachum v Watt) 105, II5, II8 Valerius Maximus 39, 58 Valla, Lor 107 Vansteenberghe, E 64, 66 Veghe, Joh 85 Vehe, Mich. 155

Vintler, Hans 58f Vinzenz v Aggsbach 64f Vinzenz v Beauvan 37, 6t Vinerano, J Ant 160 Vives, Ludw 138 Vongtlander, Gabr 230 Vollert, K 114 Voltaire III Vondel, Joost van den 221 Voßler, Karl 7 Wagner, Gr 204 Wagner, Rich 34 Waldhauser, Konr 39 Waldis, Burkh 147-153, 160 bis 162 Wallenstein, Albrecht v 226 Waiter, B 191 Waither v d Vogelweide 10—13, 15, 17, 29, 226 Waltel, O. 7, 62, 95, 175, 178, 192 bus 194, 197, 230, 237-241, 243, Warbeck, V 165 Weckherim, Georg Rud 1931, 200, 221 Weigel, Val. 190, 227 Weilen, A v 243 Weise, Chr 145, 220, 230, 238, 241, 244, 247
Wessenbach, JC 228
Wenck, Joh 64, 83
Werder, D. von dem 1981, 215
Wermike, Chr 256
Wessel von von Wicel 129, 139 Wickiam, Jorg 117, 149, 163—170, 172, 247
Wieser, M 230
Wikhif, John 38, 64, 121
Wild Joh 1381
—, Seb 142
Wile, Niclas v 88, 93f Wimpheling, Jak 84, 96, 98, 99, 100, 108, 114, 152 Wirsing 106 Wittenweiler, Heint 46f, 68f., 73f, 80, 125 Wislaw v Rugen 17 Wislaw V Rugen 17
Wolff, Chr 38, 235
Wolffin, Henr 175, 192, 197
Wolfran v Escheubach 2, 18, 28f
Worunger, Wilh 175 Zerbolt v Zutphen, Gerh 50f Zenen, Phil. 168, 196, 217, 215 bis 218, 231, 235, 244f, 254f Ziegler, H Ansh. v 159, 201, 257 Ziely, Wilh 165 Zinzendorf, Nik Ludw, Graf v 228 Zschorn, Joh 177 Zwingh, Ulr 84, 118, 126, 129, 1321, 1491, 152, 1581

## DRUCKFEHLERBERICHTIGUNG.

S. 110, Z. 12 lies "umformuliert" (statt unformuliert),

S 128/29 lies Tufel VII: Zwei Seiten aus Luthers Handschrift der Psalmenübersetzung (statt Tafel VI).

Venator, Balth 213

Vergil 94, 180 Viêtor, K. 7, 98, 128, 193, 198, 208—210, 318, 221, 247

S. 144 45 lies Tafel VIII: Renwarts Cysat's Plan fur das Luzerner Osterspiel 1583 (statt Tafel IVa)

S. 174, Z. 14 v. u. lies "Jedermann" (statt Jermann),

S. 222, Bildunterschrift hes "1663" (statt 1637).

Den Literaturangaben S. 128 ist hinzuzufügen:

K. Joel· Wandlungen der Weltanschauung I (1928), S 335—573: Das Jahrhundert der Restauration oder des Barock. — G. Muller: Hößische Kultur der Barockzeit (m. H. Naumann u. G. Muller: Hößische Kultur, 1929). — K. Vietor: Probleme der deutschen Barockliteratur (1928)

## INHALT.

|                                                                           |     | Selte |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|-------|
| Einführendes                                                              |     | . 3   |
| Renaissance                                                               |     | . 7   |
| I. Ausbildung der literarischen Grundformen                               |     | . 7   |
| I. Bürgerlich-ständische Dichtung                                         |     | , 2   |
| 2. Fachliteratur                                                          |     | 35    |
| II. Nicolaus Cusanus und der Fortgang der deutschen Renaissance-Literatur |     | 4.5   |
| III. Renaissance-Breite und Luthers Formverwirklichung                    |     |       |
| Barock                                                                    |     | . I27 |
| I. Straffung und Differenzierung der Rensissance-Breite                   |     |       |
| r. Fachliteratur                                                          |     |       |
| 2. Dichterische Literatur                                                 |     | 141   |
| II. Böhme, Bidermann und der Fortgang der Barockdichtung                  | . , | 17:   |
| III. Dichterische Barockvollendungen                                      |     |       |